

# سیالکوٹ میں صوفیانہ شاعری کی روایت

#### **Tradition of Mystical Poetry in Sialkot**

ڈاکٹر نصیر احمد اسد

Dr. Naseer Ahmad Asad

PhD Urdu, University of Sargodha

Email:naseerahmadasad@yahoo.com,Contact:03316729376

ڈاکٹر عبدالمنان چیمہ

Dr. Abdul Manan Cheema

PhD Islamic Studies, University of Sargodha

Email:abdumanan522@gmail.com,Contact:03466626522

#### **ABSTRACT**

Mysticism has specific status in Urdu poetry and literature. The poets of Urdu literature have contributed in the concepts of mystical poetry. Mystical poetry is written in honor and love of Allah Almighty. In this type of poetry, the poet praises the Allah Almighty. Sialkot is one most valuable, and famous area for mystical poetry. The contribution of the poets of this region is of greater significance in the field of mysticism. It is clear that mystical poetry got a lot of impact from mystical philosophy at initial stage of poetry in Sialkot. This article highlights mystical thoughts of some selected poets of Sialkot. A critical and analytical study of mystical poetry tradition in Sialkot has been presented in this research article.

Keywords: Mystical Poetry, Love of Allah, Urdu Literature, Tradition, Sialkot



اردوادب میں عرفان و تصوف کی روایت ایک بلند مقام و مرتبہ رکھتی ہے۔ اردو کے ہر بڑے شاعر نے صوفیانہ تصورات میں این جوہر دکھاکر عشق خداسے اپنے ایمان کو منور کیا ہے۔ تصوف میں خداکے حوالے سے کا نئات ، موجودات اور اسرارور موز کا بیان کیا جاتا ہے۔ ہندوستان کے بڑے بڑے اردو دبستانوں میں صوفیانہ شاعری کی روایت کا اپنا مقام ہے۔ ان دبستانوں میں اردوادب کے بڑے بڑے مشاہیر پیدا ہوئے اور صوفیانہ شاعری کی روایت میں اہم کر دار ادا کیا ہے۔ ان دبستانوں میں سیالکوٹ کا علاقہ بھی ایک اہم دبستان کی حیثیت رکھتا ہے۔ پیش نظر آرٹیکل میں سیالکوٹ کے پچھ شعر اکی صوفیانہ شاعری کا تحقیق و تجزیاتی مطالعہ پیش کیا گیا ہے۔ کلام اقبال میں تصوف بھی ایک نمایاں موضوع ہے۔ اقبال کا فطری رجان مصوفیانہ فکر وفلند کی طرف تھا۔ پورپی فلسفہ پڑھنے سے یہ میلان اور بھی زیادہ قوی ہوگیا تھا کیو نکہ یورپی فلرو فلنفہ کار جمان وحدت الوجود کی طرف تھا۔ تورپ میں پورپی فلسفہ پڑھنے سے یہ میلان اور بھی زیادہ قوی ہوگیا تھا کیونکہ اقبال کو اپنی فلامونک احساس ہو ااور انہوں نے قرآن کے مطالعہ کی وجہ سے سے اپنے قدیم نظریہ کو ترک کر دیا۔ اقبال کو اس مقصد کے لئے اپنے طبعی رجانات کے ساتھ دماغی و قلبی جہاد کر نا پڑا۔ اقبال تھا کی اشعار میں یہ رجان واضح طور پر دکھا حاسات ہے۔ اور تا تھا دماغی و قلبی جہاد کر نا پڑا۔ اقبال تھا کی اشعار میں یہ درجان ما موضوع کے درج ذیل اشعار میں یہ درجان واضح طور پر دکھا حاسات ہے:

چیک تیری عیال بجلی میں، آتش میں ، شرارے میں چیک تیری ہو یدا چاند میں سورج میں ، تارے میں جو کے بیدار انسال میں وہ گہری نیند سوتا ہے شجر میں بھول میں حیوال میں پھر میں ستارے میں (1)

یہ ابتدائی وقت تھاجب اقبال ًوحدت ولوجود کے فلسفہ سے بہت زیادہ متاثر تھے لیکن بعد میں قر آن وحدیث اور سیرت طیبہ مٹاناٹیڈ کی عمیق مطالعہ سے اس عقیدہ و فلسفہ سے تائب ہو گئے۔اقبل ؓ تصوف کو دوشاخوں میں تقسیم کرتے ہیں۔ ایک تصوف جو ناامیدی، عجز و نا توانی کی تعلیم دیتا ہے۔وہ اس کو عجمی تصور کر کے اس کی مخالفت کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔



حذر اس فقر و درویثی سے جس نے مسلماں کو سکھا دی سرتبریزی(2)

دوسر اتصوف وہ جو جوش وجذبہ اور حرکت وحرارت کی نصیحت کر تاہے۔ جس کے سامنے شہنشا ہیت کی کوئی اہمیت وحیثیت نہیں۔اس حوالے سے کلام اقبال ملاحظہ ہو:

> چیثم و گوش ولب کشاایے ہوش مند! گرنه بنی راه حق بر موجد · (3)

> > ا قبل ؓ اپنی فارسی شاعری میں ایک جگہ یوں فرماتے ہیں:

می شود ہر مود رازے خرقہ یوش آه! زیں سوداگر ان دیں فروش ولوطا ل منصب يرست اعتبار ملت بيضا شكست(4)

اقبل ؓ کے نز دیک اصل حیات طاقت ہے۔اس لئے وہ طاقت کو جہاں اور جس رنگ میں دیکھتے ہیں بہت زیادہ پیند کرتے ہیں۔ جرمن فلاسفر نطشے کواسی لئے پیند کرتے تھے کہ وہ قوت وطاقت کا قائل تھا۔ چنداشعار ملاحظہ ہوں:

> مرا سبوچہ غنیمت ہے اس زمانے میں کہ خانقاہ میں خالی ہیں صوفیوں کے کدو(5) اب حجره صوفی میں وہ نقر نہیں ماقی خون دل شیرال ہو جس فقر کی دستاویز اے حلقہ درویشاں وہ مرد خدا کیسا Volume-2, Issue-1



## ہو جس کے گریباں میں رسا خیز(6)

اقبل ؓ کے نزدیک موجودہ عجمی خانقاہیت عقائد واعمال میں خرابی پیدا کرنے میں اہم کر دار ادا کر رہی ہے۔ چندا شعار ملاحظہ ہوں:

سکھا دیے ہیں اسے شیوہ ہائے خانقہی فقیہ شہر کو صوفی نے کر دیا ہے خراب(7) نہ مومن کی امیری نہ مومن کی امیری رہا صوفی گئی روشن ضمیری(8)

اقبل این صوفیانہ انداز پر بہت نازاں ہیں۔ انہوں نے تصوف کے آغوش میں پرورش پائی اور فلسفے کی صحبت میں تربیت حاصل کی۔ تصوف اور حکمت کے امتز اج نے اقبال کے اشعار میں وہ معجزہ بیانی اور مضمون آفرینی پیدا کی جو اردو ادب میں کسی اور شاعر کے ہاں کمیاب ہے۔ ان کے انداز بیان میں بے اندازہ لطافت اور رکینی پائی جاتی ہے۔ اس حوالے سے کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

رند کہتا ہے ولی مجھ کو ولی رند مجھے
سن کے ان دونوں کی تقریر کو حیراں ہوں میں
زاہد نگ نظر نے مجھے کافر جانا
اور کافر یہ سمجھتا ہے مسلماں ہوں میں
کوئی کہتا ہے کہ اقبال ہے صوفی مشرب
کوئی سمجھتا ہے کہ شیدائے حسیناں ہوں میں
د کیھ اے چشم عدو مجھ کو حقارت سے نہ د کیھ
جس پر خالق کو بھی ہو ناز وہ انساں ہوں میں

Volume-2, Issue-1



تصوف سے بھر پور ایک مناجات کے چند اشعار ملاحظہ ہوں جو غزل کی ہیئت میں لکھی گئی ہے۔ اس مناجات کے پڑھنے میں جولطف ہے وہ اسلامی دل کا ہی حصہ ہے۔ کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

کہ ہزاروں سجدے تڑپ رہے ہیں مری جبین نیاز میں کہ ہزاروں سجدے تڑپ رہے ہیں مری جبین نیاز میں طرب آشائے فروش ہو تو نوائے محرم گوش ہو وہ سرود کیا کہ چھپا ہوا ہو سکت پردہ ساز میں تو بچا بچا کے نہ رکھ اسے ترا آئینہ ہے وہ آئینہ کہ شکستہ ہو تو عزیز تر ہے نگاہِ آئینہ ساز میں نہ کہیں جہاں میں اماں ملی جو اماں ملی تو کہاں ملی مرے جرم خانہ خراب کو ترے عفو بندہ نواز میں (10)

اقبل ؓ اپنے دور کے خانقی نظام سے سخت بیز ارتھے۔وہ اپنے زمانے کی خانقاہوں کے حالات کا تذکرہ افسوس اور د کھ کے ساتھ اس طرح کرتے نظر آتے ہیں:

قم باذن الله كهه سكتے سے جو رخصت ہوئے خانقاہوں ميں مجاور رہ گئے يا گوركن(11)

اقبالُ أيني كلام ميں ايك جلَّه يوں نوحه كنال ديكھے جاسكتے ہيں:



نذرانہ نہیں سود ہے پیرن حرم کا ہر خرقہ ء سالوس کے اندر مہاجن میراث میں آئی ہے انہیں مند ارشاد راغوں میں تصرف میں ،عقابوں کے نشمن(12)

ا قبل ؓ ان مر اقبوں اور ذکر واذ کار کو بے فائدہ خیال کرتے ہیں جو مصائب و آلام کاعلاج نہ ہوں۔ اس حوالے سے کلام اقبال ملاحظہ ہو۔

یہ ذکر نیم شی ،یہ مراقبے ،یہ سرود تری خودی کے تگہاں نہیں تو کچھ بھی نہیں(13)

"ہندی اسلام " میں اقبال مُوجودہ طریقِ خانقاہی کویوں بیان کرتے ہیں:

اے مردِ خدا تجھ وہ قوت نہیں حاصل جا بیٹھ کسی غار میں اللہ کو یاد کر مسکینی و محکومی و نومیدی جاوید جس کا یہ تصوف ہو وہ اسلام ایجاد کر(14) میں خہاہدانہ حرارت رہی نہ صوفی میں بہانہ ہے عملی کا بنی شراب الست گریز کشکش زندگی سے مردوں کی آگریز کشکش زندگی سے مردوں کی اگریز کشکش زندگی سے مردوں کی آگریز کشکش زندگی سے مردوں کی آگریز کشکش زندگی سے مردوں کی اگریز کشکش زندگی سے مردوں کی اگریز کشکش زندگی سے مردوں کی اگریز کشکست نہیں ہے تو اور کیا ہے شکست(15)



مولوی فیر وزالدین انجمن حمایتِ اسلام کے سرگرم کارکن تھے۔ اکثر انجمن کے جلسوں میں شریک ہوتے۔ انجمن کے تیسرے سالانہ جلنے 'منعقدہ 25 تا 27 فروری 1888ء میں سیالکوٹ سے جولوگ شریک ہوئے ان میں مولوی صاحب موصوف ' شیخ محمد اقبال (علامہ اقبال جوان دنوں سکاج مشن کے طالب علم شھے) کے علاوہ دیگر اصحاب بھی شامل سھے۔ (16) مولوی صاحب صرف عالم دین ہی نہ تھے بلکہ صاحب عشق بھی تھے۔ ان کا محبوب شاعروں کاروایتی محبوب نہیں جو اپنے چاہنے والوں کو ذنیاوی محبوب سے بے نیاز بلکہ بیز ارکر دیتا ہے۔ ان کی عارفانہ کلام کا ایک بند ملاحظہ ہو:

جب سے اس مہوش کو دیکھا' پچھ نہ عقل و ہوش ہے بادہ الفت سے دل اپنا میرا مدہوش ہے ساقی قدرت سے بے بس آواز نوشانوش ہے اس پیارے حسن کا دل میں ہمارے جوش ہے مت کرو پچھ ذکر ہم سے تڑک یا تاتار کا(17)

امین حزیں کی شاعری وجدان و تصوف جیسے موضوع سے بھری پڑی ہے۔ان کے نزدیک دنیا میں روشنی صرف اور صرف ورف وجدان کی وجہ سے ہے اور وجدان کا انسانی عظمت میں اہم کر دار ہے۔ وجدان کے حوالے سے کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

دیکھا ہے تصور میں اِک مست تغافل کو

کونیل میں نظر آیا گلشن لمی بلبل کو

اِک بل میں پہنچتا ہوں میں عرش حقیقت تک

جب ایراہ بتاتا ہوں وجدان کے دلدل کو

وجدان کے شعلے سے دنیا میں اجالا ہے

وجدان کے شعلے سے دنیا میں اجالا ہے

نام آدم خاکی کا اس نے اچھالا ہے

Volume-2, Issue-1



# تصویر مکمل ہے وجدان کی رفعت کی کہتے ہیں نبی جس کو وجدان کا ہمالہ ہے(18)

خدائے بزرگ وبرتر کی حمد و ثنا کرنا ہر سیچے مسلمان کی فطرت ہے۔ امین حزیں ایک سیچے اور کھرے مسلمان ہیں وہ اللہ تعالی کی حمد و ثنا کھی کرتے ہیں۔ مشکل وقت میں اس کے سامنے التجا بھی کرتے ہیں وہ اللہ تعالی کو مشکل کشااور حاجت روا سیجھتے ہیں۔ ان کا عقیدہ ہے کہ اللہ کے سواکوئی اور ذات حاجت روائی نہیں کر سکتی اس لئے امین حزیں فقط اسی ذات کے سامنے سربسجود ہوتے ہیں۔

عارف میر تھی کی شاعری میں بھی عرفانی تصورات جا بجاملتے ہیں۔ عشق و جنون' عشقِ حقیقی اور تصوف ان کی شاعری کے اہم موضوعات ہیں۔ چندا شعار ملاحظہ ہوں:

نورِ عرفال جو میرے چیثم کو بینا کر دے ذرہ نے عیال طور کا جلوہ کر دے تو اگر چیثم عنایت کا اثنارہ کر دے کاہ کو کوہ کروے تو قطرہ کو دریا کر دے کشش عشق جو جذبات مہیا کر دے تھیں خشش عشق جو جذبات مہیا کر دے (19)

خدائے بزرگ وبرتر کی تعریف و توصیف کرناایک مومن کے ایمان کالاز می جزہے۔اثر صہبائی کی شاعری میں بھی عار فانہ تصورات جلحاب نظر آتے ہیں۔اس حوالے سے کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

> تیری بہار جانفزالالہ و یاسمن میں ہے تیرا جمال دلکشاتاروں کی انجمن میں ہے بادِ صبا میں تیری کلہت خوش بسی ہوئی Volume-2, Issue-1



تیرا ہی جلوہ ضوفشاں پھولوں کے پیر ہن میں ہے کعبہ و دیر میں عبث ہم تھے ڈھونڈتے رہے تو ہی کھی کلی کلی میں ہے تو ہی چمن چمن میں ہے رئگ میرے خیال کا' فیض تیرے جمال کا کیف تیرے وصال کا میری مئے سخن میں ہے(20)

اثر آصہبائی کی طبیعت شروع ہی سے حکیمانہ و متصوفانہ موضوعات کی طرف مائل تھی۔ کلام اقبال کا مطالعہ وہ شروع ہی سے کہا ہو گیا۔ کچھ ہی سے کرتے تھے۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ اس نوجوان شاعر کا کلام حقائق و معارف کے انمول جواہر ات سے مالا مال ہو گیا۔ کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

یاد تیری شراب ہے ذکر تیرا سرود ہے کیف طرب میں موج زن میرایم وجود ہے(21) ذرے فرت طلعت تیری ذرے ذرے میں خیابار ہے طلعت تیری پیتے ہے میں چین ساز ہے جلوہ تیرا سنگ اسود میں ہے مستور حقیقت تیری اور ضم خانوں میں ہے جلوہ پیدا تیرا تیرا تیرا ہی ہے کعبہ ہو کہ ہے خانہ ہو تیرا ہی ہے کعبہ ہو کہ ہے خانہ ہو شیخ تیرا ہی ہے کعبہ ہو کہ ہے خانہ ہو شیخ تیرا ہی ہے کعبہ ہو کہ ہے خانہ ہو

وجود مطلق یا ہستی خداصوفیانہ شاعری میں یہ مسئلہ ہمیشہ زیرِ بحث رہاہے۔ اس کے ساتھ مسئلہ جبر و قدر بھی ہمیشہ سے انسانی خیالات کا موضوع رہاہے۔ فلاسفر اور صوفی تو کیاا یک عام انسان بھی کبھی کبھاریہ سوچنے پر مجبور ہو جاتاہے کہ بیہ



مسائل نہایت اہم اور پیچیدہ ہیں اور قوم کے مفکرین ان کے متعلق اپنے اپنے نظریات رکھتے ہیں۔ اثر صہبائی نے بھی ان مسائل برروشنی ڈالی ہے۔ کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

> تیری ہستی کا کچھ یقیں بھی نہیں میرے لب پر گر "نہیں" بھی نہیں دکھتا ہوں تو ہر جگہ موجود سوچتا ہوں تو پھر کہیں بھی نہیں(23)

# مسکه جبروقدرکے حوالے سے یوں رقمطراز ہیں:

بیگانہ ہوش ہوں کہ ہوشیار ہوں میں ہوں علم خواب میں کہ بیدار ہوں میں فطرت کی ستم ظریفیاں تو دیکھو "مجبور" کو وہم ہے کہ "مختار" ہوں میں(24)

مضطر تظامی کی شاعری میں تصوف کے مضامین بکثرت ملتے ہیں۔ ان کی شاعری میں ایک طرح کی پاکیزگی اور تقدس کا احساس پایاجا تا ہے۔ تصوف کی وجہ سے مضطر نے بعض او قات محبب حقیقی کا عکس دکھایا ہے۔ معرفت کے رموز وبیان کیے ہیں اور زندگی کی حقیقتوں اور سچائیوں کو بھی اپنی شاعری میں سمویا ہے۔ وہ ایک صوفی نہ سہی لیکن تصوف کارنگ ان کی شاعری میں نمایاں ہے کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

کر شکوہ نہ بے مہری احباب کا مضطر کوئی نہیں تیرا تو میری جان خدا ہے دل اور ہے مضطر کی دلت کے مضطر کوئی بادہ توحید سے پر نور ہے مضطر Volume-2, Issue-1



# ساقی کا کرم ہے غم صہبا نہیں رکھتی(25)

مضطر کی شاعری میں زندگی کا بیر رخ بھی نمایاں ہے کہ انساں کا مقام اور مرتبہ بہت بلند ہے۔ بشر ط کہ اسے عرفانِ ذات اور عرفانِ خداوندی حاصل ہو جائے اور وہ اپنامقام ومرتبہ پہچان لے تووہ خاک سے اکسیر بن جاتا ہے۔ اسی کیفیت کی بازگشت مضطر کی شاعری میں نمایاں ہے کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

مه و ستاره تو ادنیٰ غلام ہیں تیرے مه و ستارا سے اعلیٰ مقام پیدا کر جسے نہ توڑ سکے گردش ضربِ افلاک کرم اے ساتی مہوش وہ جام پیدا کر(26)

انسان جب تک زندگی میں عشق کی دولت سے مالا مال نہیں ہو تااس وقت تک وہ زندگی میں اہم مقام پیدا نہیں کر سکتا۔ مضطر کی شاعری میں بید درس عام ملتا ہے۔ انھوں نے انسان کے اندر عشق کی قوت لا زوال کو پیدا کرناچاہا ہے۔ جس کے فیضان سے انسان زندگی کی حقیقق اور رفعتوں سے صحیح معنوں میں لطف اندوز ہو سکتا ہے۔ کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

اپنی صدا کے دل سے تو بانگ درا کاکام لے دم کہیں کارواں نہ دے اس کا اعتبار نہ کر(27) مرتا ہے عشق بھی مرتا ہے عشق بھی تکلیف اس رہن و دار کے قربان جائیے(28) پہلے منصور صفت سر تو کٹا لے اپنا پہلے منصور صفت سر تو کٹا لے اپنا پھر کہیں دعویٰ بھی اے عاشق ہر حائی کر(29)



تغزل کیفیات حسن وعشق کے اس ایمائی اظہار کا نام ہے۔ جس میں شدت ہوتی ہے۔ مگر شائسگی اور خلوص لے کر آتی ہے۔ حسن ادا کے ساتھ ساتھ فلسفہ و تصوف کے مضامین میں تغزل تب آتا ہے۔ جب اخھیں عشق و محبت کے انداز میں ادا کیا جاتا ہے۔ تغزل میں تفصیل سے زیادہ ایجاذ و اختصار ، ہیجان کی بجائے ضبط اور وضاحت کی بجائے ایمائیت ہوتی ہے۔ مضطر کی شاعری میں مذکورہ بالا تعزل کے سبھی رنگ ، انداز اور موضوعات یائے جاتے ہیں۔ چندا شعار ملاحظہ ہوں:

ڈھونڈتی پھرتی ہے آنکھ اس نگاہ ناز کو حیوب گیا ہے چیوڑ کر جو صورت بسل مجھے کوئی ظاہر پہ مرتا ہے کوئی باطن پہ اے مضطر کسی کا دل حسیں ہے اور کسی کی ہیں حسین آئکھیں (30) ہم غفلت محبوب کا شکوہ نہیں کرتے اک راز محبت ہے افشا نہیں کرتے ذوباں کی ولایت کے دستور نرالے ہیں زندانی اُلفت کو آزاد نہیں کرتے (31)

عقل وعشق اردواور فارسی شاعری کا قدیم موضوع ہے۔ عشقیہ شاعری میں عقل مصلحت اندلیثی اور احتیاط کے معنی میں آتا ہے۔ اور عشق اس والہانہ محبت کا نام ہے۔ جو آداب مصلحت سے نا آشا ہے۔ مضطر نے عقل وعشق کے تصورات صوفی شعر اسے لے کر ان پر جدید فلسفہ واحدانیت کارنگ چڑھایا ہے۔ انھوں نے اپنی جبت فکر سے اس تضاد کو دور کرنے کی کوشش کی ہے کہ عقل ہمیں زندگی کی راہ میں پیش آنے والی مشکلات کو حل پیش کرتی ہے۔ لیکن جوشے عمل پر آمادہ کرتی ہے۔ وہ عشق ہے مضطر کے ہاں عشق سے مر ادیقین وایمان ہے۔ ان کے نزدیک عقل اور علم کی سب سے بڑی کو تاہی ہیے کہ اس کی بنیاد شک پر قائم ہے۔ عقل وعشق کے موازنے کے حوالے سے پچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

عشق محبوب سے ہمکنار ہو گیا عقل زادِ سفر باندھتی رہ گئ Volume-2, Issue-1



عقل بت بن گئی سوچتی ره گئی کھیل تقدیر کے دیکھتی رہ گئی(32) عثق صادق کے فیض سے مضطر آندهيول ميں چراغ جلتے ہيں بندہ عقل سے اسرار کی بات بندہ عقل سے اسرار کی بات تیرے دیوانے کہاں کرتے ہیں(33)

مجید تا ثیر کوئی صوفی شاعر تو نہیں تھے لیکن ان کے ہاں تصوف، معرفت اور مسکلہ جبر و قدر کے حوالے سے بہت سی رباعیاں موجو د ہیں۔ جند اشعار ملاحظہ ہوں:

> خاموش فلک کے جاند تاروں میں ہے تو اور زمزمہ ریز آبشاروں میں ہے تو ر نگینی جاں ہے تجھ سے کہساروں میں فردوس نگاہ لالہ زاروں میں ہے تو کچھ دیر سکوں پذیر ہو جا اے دل اک عالم بے خودی میں کھو جا اے دل میں ڈھونڈ رہا ہوں بزم انجم میں اُسے مت چھیر مجھے خموش ہو جا اے دل باغوں کی ہوا بلا رہی ہے مجھ کو فطرت نغنے سنا رہی ہے مجھ کو اے منہ سے نہ اک حرف بھی کہنے والے Volume-2, Issue-1



اللہ تعالیٰ کی حمد و ثنااور اس کے دربار میں سربسجو د ہونا ہر مومن کی صفات میں شامل ہے۔ مجید تا ثیر سچے اور کھرے مسلمان ہیں وہ اپنی شاعر ی میں خدائے بزرگ و برتر کی حمد و ثنا کرتے نظر آتے ہیں۔ وہ اپنے لیے اور انسانیت کے لیے اللہ تعالی کے سامنے التجائیں اور دعائیں کرتے بھی نظر آتے ہیں۔ پچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

دل اور دماغ کو منور کر دے خوشبوئ جمال سے معطر کر دے باغوں کونئ بہار دینے والے! باغوں کونئ بہار دینے والے! بر خار حیات کو گل تر کر دے مٹی کو فلک جناب کرنے والے! مٹی کو شراب ناب کرنے والے! ایک گوشہ بے کسی میں تاثیر بھی ہے ایک گوشہ بے کسی میں تاثیر بھی ہے

طفیل ہوشیار پوی کی شاعری میں تصوف کے مضامین کابیان بھی بکثرت ملتا ہے۔ کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

اب نہیں دل میں تمنا کا نشاں تک باقی

آئینہ عکس خ یار تک آ پہنچا ہے

Volume-2, Issue-1



دل کے آئینے میں آئے تو نظر آئے طفیل وہ ہے ہے مثل بھلا کیسے مثالوں میں ملے(37)

ساغر جعفری کاکلیات ِشاعری صوفیانه تصورات سے بھر اپڑا ہے۔ اُر دوغزل گوشعر انے تصوف کے مختلف مسائل ، معرفت ِ الهی، شانِ عبودیت، وحدت و کثرت، اخلاصِ نیت اور بے ثباتی د نیا کو بیان کیا ہے۔ ساغر جعفری نے بھی تصوف کی اس روایت سے استفادہ کیا ہے۔ وہ اس حقیقت سے بخو بی واقف ہیں کہ د نیا میں کسی چیز کو بھی ثبات حاصل نہیں۔ د نیا کی بیاتی کا درس جا بجاان کی شاعری میں بھی ملتا ہے۔ کچھ اشعار ملاحظہ ہول:

ساغر میں عمر بھر جسے کرتا رہا تلاش وہ تو تھا میرے خانہ دل میں چھپا ہوا بس نہیں جاتا اس وقت کسی کا ساغر دوڑ کر جب گلے ملنے کو قضا آتی ہے(38) دہر کی ہر ایک شے زندانی تقدیر ہے شاخ پر جو پھول مرجھاتا ہے پھر کھاتا نہیں(39)

ساغر کی شاعر میں زندگی کے بارے میں گہرے شعور کا پیۃ چلتا ہے۔ زندگی کے مختلف پہلوؤں کے بارے میں ان کاعلم اور مشاہدہ وسیع ہے۔ زندگی کے حقائق کا ادراک اور شعور ان کی شاعر میں جگہ جگہ دیکھا جاسکتا ہے۔ پچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

یہی بشر کہ تصرف میں جس کے ہے دنیا فراز عرش سے ٹوٹا ہوا ستارا ہے زندگی کا کارواں رئی کتا نہیں



## چل رہا ہے سلسلہ دن رات کا(40)

تاب اسلم کی شاعری میں بھی جابجاتصوف کے عناصر ملتے ہیں۔انھوں نے زندگی کی سچائیوں سے بھی اپنی شاعری کے لیے مواد حاصل کیا ہے۔وہ بہاروں کے حسن، پھولوں کی رنگ نئی ،بلبلوں کی چہک اور کا ئنات کی ہر چیز کے رنگ و بو میں محبوبِ حقیقی کے جلوے دیکھتے نظر آتے ہیں۔ کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

فضا کی زد میں اگر ساری کائنات ہے تاب قضا کی زد میں اگر ساری کائنات ہے تاب قو کوئی خواب محل ہم یہاں بنائیں کیا(41) یہ کائنات یہ خوابوں کی وادیوں کا گر سنا کسی کے بس میں کہاں اس کتاب کا پڑھنا کئے دل میں میری چیثم تر میں کون ہے سوچتا ہوں گئے اندھیروں کے سفر میں کون ہے (42)

آغاوفا ابد الی صحیح العقیدہ مسلمان ہیں۔ توحید پر ان کا پختہ یقین وایمان ہے۔ وہ اپنے زمانہ کے صوفی ازم اور تصوف سے نالاں ہیں۔علامہ اقبال نے بھی اپنے کلام میں اس کا تذکرہ کیا ہے۔ مگر آغاوفا نے اپنے انداز میں اس کی تصویر کشی یوں کی ہے:

رخ توحید دھندلایا تصوف کی سیابی سے مسلمانی ہوئی کمزور رسم خانقابی سے یہ اک واضح حقیقت ہے بقول شاعرِ مشرق حرم رسوا ہوا پیر حرم کی کم نگابی سے (43)



اکر ہم سانبوی روایت پیند شاعر ہیں اور ان کے ہاں کلاسیکی موضوعات کی جھلک بھی ملتی ہے۔عشق و محبت ، تصوف اور محبوب کی یاد اردو کی کلاسیکی شاعری کے اہم موضوعات ہیں۔اکر ام بھی فراق ووصال کی بات کرتے ہیں۔وہ ایک صوفی شاعر کی طرح عشق حقیقی میں ڈوبے ہوئے دکھائی دیتے ہیں۔ کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

تصور میں کسی کے کھو گیا ہوں کھری محفل میں تنہا ہو گیا ہوں زمانہ یاد کیا رکھے گا مجھ کو میں خود گررا زمانہ ہو گیا ہوں(44) ہوا میں خود گررا زمانہ ہو گیا ہوں(44) ہوا میں چار سو پھیلی ہے شوق کی خوشبو اب آؤ چن میں منائیں جشن بہاراں(45) ہوتی نہیں بے تاب نگاہوں کی تسلی دیکھا کیے جلوے رخ زیبا کے ازل سے دیکھو کے خلوے رخ زیبا کے ازل سے اس شوق کا انداز فسوں ساز تو دیکھو

اسلم ملک نے حمد سے نعت ، غزل نظم اور ہائیکو جیسی اصناف میں طبع آزمائی کی ہے۔ تصوف اور عشق حقیقی اسلم ملک کی شاعری کا ایک بڑاموضوع ہے۔ اسلم ملک کے نزدیک صرف خدائے رحیم و کریم ، تعظیم ، عظمت اور تمہید وستاکش کا حقد ار ہے۔ لالہ وگل میں اس کی خوشبو ہے۔ اور سورج چاند ستاروں کی روشنی بھی اسی سے ہے کیونکہ وہ نور اور نور کا منبع ہے۔ پچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

لالہ و گل میں جو خوشبو ہے فقط تری ہے چاند ستاروں کی چک میں بھی ہے فیضان تیرا گیت تیرے ہی سناتے ہیں پرندے سارے کی کارسانٹ کی کارسانٹ



## بزم فیمتی کا ہر اک فرد ثنا خوال تیرا(47)

الله تعالیٰ ہی کل کا ئنات کا خالق و مالک ہے۔ یہ ساری خلقت اس کا کنبہ ہے۔ وہ ساری مخلو قات کا پرورد گار ہے۔ عرش و فرش اس کے جلال سے بھریور اور معمور ہے۔ وہ بنی نوع انسان کے ہر درد کا در ماں اور ہر مشکل میں عقدہ کشاہے۔ اسلم ملک اپنی ایک حمد یہ نظم میں انھی خیالات کا اظہار اس طرح سے کرتے ہیں۔ پچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

تو خالق و مالک ارض و سا سیحان الله ، سیحان الله تو داتا مرے دل میں بسا سیحان الله ، سیحان الله سیحان الله ، سیحان الله ، سیحان الله ، سیحان الله سیحان الله ، سیحان الله تو افضل و اکمل سب سے بڑا تو افضل و اکمل سب سے بڑا سیحان الله ، سیحان الله (48)

سر مد صہبائی ظاہری طور پر صوفی نہیں ہیں اور نہ صوفیا کے کسی سلسلے سے وابستہ ہیں۔ بلصے شاہ، مادھو لعل حسین کی شاعری سے ان کو گہر الگاؤ ہے جس کی وجہ سے ایک خاص وقت اور مخصوص ماحول میں اچانک سر مدکے اندر کاصوفی بیدار ہو گیا اور کافیوں پر مشمل کتاب "نیلی کے سورنگ" تخلیق کی۔ جس کی وجہ کافی کی روایت میں ایک نئے دور کے شاعر کے احساسات اپنے کے دیس لوگوں کے لیے امنڈ آئے اور ایک سوئی ہوئی شعری صنف جاگ اُٹھی۔ سر مدّنے "نیلی کے سورنگ" میں جو کافیاں لکھی ہیں یہ آزاد نظم کی ہیئت میں ہیں۔ اس شعری مجموعہ میں جہاں خوبصورت مقامی الفاظ موسموں اور رنگوں کی مٹھاس ہے۔ وہاں شاعر نے اپنے لاشعور کی باتیں شعور میں لاکر اپنے خیالات و احساسات اور محسوسات کو صدف بناکر بیبی میں بند کر دیا ہے۔ اس مجموعہ میں شاعر نے بیچل سر مست اور بابابلھے شاہ کے قدیم نظریہ تصوف کی ترجمانی صدف بناکر بیبی میں بند کر دیا ہے۔ اس مجموعہ میں شاعر نے بیچل سر مست اور بابابلھے شاہ کے قدیم نظریہ تصوف کی ترجمانی کو مساسوت کو کافیاں کو مساسوت کی ترجمانی میں بند کر دیا ہے۔ اس مجموعہ میں شاعر نے بیچل سر مست اور بابابلھے شاہ کے قدیم نظریہ تصوف کی ترجمانی میں بند کر دیا ہے۔ اس مجموعہ میں شاعر نے بیچل سر مست اور بابابلھے شاہ کے قدیم نظریہ تصوف کی ترجمانی کو کافیاں کو کافیاں کی تعربی میں بند کر دیا ہے۔ اس مجموعہ میں شاعر نے بیچل سر مست اور بابابلھے شاہ کے قدیم نظر یہ تصوف کی ترجمانی



سے کی ہے اور اس منافقت کے دور میں رشد وہدایت کے نئے دروا کیے ہیں لیکن وعظ نہیں کیا بلکہ بات کو کسی نہ کسی کیفیت اور احساس میں رکھ کر بیان کیا ہے۔ صوفی شعر اجن میں پنجابی، ہندی اور سند ھی صوفی شعر اکے بڑے الوان ہیں لیکن سر مد نے خود کو ان ابوانوں سے دورر کھا ہے اور عوام کی بات عوام میں بیٹھ کرکی ہے۔ سر مدنے لا شعوری اور شعوری کو شش سے علاقائی زبانوں میں جو پچھ صوفی شعر انے لکھا خود کو اس سے جوڑ لیا۔ وہی لفظیات اپنائیں جو صوفیا اگرام نے اپنائیں تھیں ۔ سر مدنے پنجابی، سند ھی، پشتو، سرائیکی، پہاڑی اور دو سری علاقائی زبانوں کے الفاظ کو بے در لیخ استعال کیا ہے۔ اور بعض جگہ پر تو یوں لگتا ہے۔ جیسے یہ اردو زبان نہیں بلکہ مختلف علاقائی زبانوں میں لوگوں سے مخاطب ہوتے ہیں۔ ظاہری طور پر ایسے لگتا ہے کہ سر مدنے تصوف کے بارے میں اپنے جدید نظریات کو کافی کے مروجہ رنگ میں نہیں لکھا۔ اور اس ضمن میں اپنے جدید نظریات کو کافی کے مروجہ رنگ میں نہیں لکھا۔ اور اس ضمن میں حوالے سے لکھتے ہیں:

"اسے مہاتمابدھ، سچل سرمست، میر ابائی اور بلھے شاہ کے خیالات کا مجموعہ بھی کہاجا سکتا ہے۔ اور اس طرح سرمدنے ثقافتی سجہتی کی فضا قائم کی ہے۔ سرمدنے تصویری اشیاء سے مضامین نکالے ہیں جو صوفیا اگر ام کاطریقہ کارہے "(49)

سر مدکی کافیوں میں ہماری دھرتی کی خوشبور چی ہی ہوئی ہے۔ زندہ استعاروں اور باطن سے اٹھنے والا کرب پڑھنے اور سننے والوں کے باطن میں چھپے غبار کو چھٹر تاہے اور انسان کو اپنے ہونے کا احساس ہو تاہے۔ کیوں کہ کافی کی ایک خوبی یہ بھی ہے کہ غزل کی طرح کلا سیکی موسیقی سے جڑی ہوئی یہ براہ راست دل و دماغ پر اثر کرتی ہے۔ سر مد کلا سیکی موسیقی کا ذوق بھی جنون کی حد تک رکھتے ہیں۔ ان کی کافیوں میں موسیقی ہیں جو کی بلاکی ہے۔ ان کی کافیوں کی زبان و بیان اور رویے کے لحاظ سے اچھوتے نرالے اور نرول کلام سے مزین ہے۔ سر مدنے ان کافیوں کا مختلف علا قائی زبانوں کے تال میل سے دل کو لبھانے والا اسلوب پیدا کہا ہے۔ کھے کافیاں ملاحظہ ہوں:



# علمي وتخقيقي مجله "محا كمه" يونيورسني آف سيالكوٹ

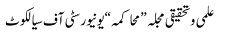
ISSN(Online): 2790-5861, ISSN (Print): 2790-5853

| بر همی (50) |      | جوت |      | کی   | مكحص |
|-------------|------|-----|------|------|------|
| سائين       | آگھر | سنگ | _    | ر نگ | سارے |
| کی          | بإدل | تے  | اُڑ۔ | مهار | موڑ  |
| كى (51)     |      | هل  |      | سند  | موج  |
| سائيس       | رب   | ۷   | بند  | ساده | ہم   |
| ساج         |      |     | وهر  |      | لُي  |
| (52)5       |      | نہ  | كل   | نہ   | مد   |



## حوالهجات

- 1. علامه محد اقبال، بإنكِ درا، مكتبه ار دوادب، لا هور، س-ن، ص: 47
- 2. علامه محداقبال، ارمغان حجاز، اقبال اكادمي، لا بهور، 2000ء، ص: 35
- 3. علامه محداقبال، اسرار خودي، اقبال اكادمي، لا مور، 1983ء، ص: 57
  - 4. الضاً، ص:79
- 5. علامه محمد اقبال، بل جبريل، اقبال اكادمي، لا هور، 2000ء، ص: 28
  - 6. الضاً، ص:39
  - 7. الضاً، ص:47
  - 8. الضاً، ص:84
- 9. مولوى احمد دين، اقبال، مرتبه مشفق خواجه، اقبال اكادمي پاكستان، لا بهور، 2006ء، ص: 261
  - 10. علامه محمد اقبال، كليك اقبال، اقبال اكادمي، لا مور، 2009ء، ص: 312
    - - 172. الضاً، ص: 172
    - 13. دُاكِيْرِ مُحَدِ اقبال، ضربِ كليم، اقبال اكاد مي، لا هور، 2000ء، ص: 47
      - 14. الضأ، ص: 48
      - 15. الضاً، ص: 51
      - 16. رساله "انجمن حمايت اسلام "اپريل 1888ء ص: 19
- 17. مولوی فیروز الدین ڈسکوی، "بیارے نبی کے بیارے حالات"، جلد دوم، سیالکوٹ مفید عام پریس
  - ، باراول، 1318هـ، ش: 2 Volume-2, Issue-1 113



.38

114



#### ISSN(Online): 2790-5861, ISSN (Print): 2790-5853

| .18 | امین حزیں،"گلبانگ ِحیات"،ص:134                                        |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| .19 | "الابصار"، خصوصی اشاعت دوم، گور نمنٹ ڈ گری کالج، ڈ سکہ ، 2003، ص: 291 |
| .20 | اثر صهبائی، "خمستاں"، سیالکوٹ، آزاد بک ڈیو، 1933ء ص: 170              |
| .21 | الييناً، ص:150                                                        |
| .22 | ابيناً، ص:70                                                          |
| .23 | اثر صهبائی، جام طهور، ص: 35                                           |
| .24 | ابيناً، ص:72                                                          |
| .25 | مضطر آنظامی، مسوده نقش حیات، ص: 41                                    |
| .26 | ابيضاً، ص: 31                                                         |
| .27 | اليضاً، ص:100                                                         |
| .28 | اليضاً، ص:114                                                         |
| .29 | ايضاً، ص:117                                                          |
| .30 | اليضاً، ص:118                                                         |
| .31 | اليضاً، ص:193–192                                                     |
| .32 | ايضاً، ص:250                                                          |
| .33 | الصِناً، ص: 251                                                       |
| .34 | الصِناً، ص:35-34                                                      |
| .35 | ابيضاً، ص:47                                                          |
| .36 | الصِناً، ص:33_34                                                      |
| .37 | طفیل ہوشیار پوری، شعلہ جام، ص:67-66                                   |
| .38 | ساغر جعفری، بہارو نگار، ص: 68–67<br>Volume-2, Issue-1                 |



## علمي وتحقيق مجله "محا كمه" يونيورسي آف سيالكوٹ

### ISSN(Online): 2790-5861, ISSN (Print): 2790-5853

- 39. ساغر جعفری،برگ گل،ص:114
  - 40. الضاً، ص: 145-144
- 41. تاب اسلم، نقشِ آب، مكتبه عاليه، 1975ء، لا ہور، ص: 60
  - 42. الضاً، ص: 63-62
  - 43. آغاوفا، غبار دل، ص: ۹۰
  - 18: اگرام سانبوی، مسوده نمبرا، ص: 18
    - 45. ايضاً، ص:52
    - 46. الضاً، ص: 61
  - 47. اسلم ملک، "خواب اور خوشبو"، ص: 35
    - 48. الضاً، ص: 38
- 49. انیس ناگی (انٹر ویو) مشموله ہفت روزه "مسلمان" اسلام آباد 24 فروری تا یم اپریل 1992ء، ص: 5
- 50. سر مدصہبائی، "نیلی کے سورنگ"، کتب پر نٹر زاینڈ پبلشر زلمیٹڈ، کراچی، فروری 1986ء، ص: 15
  - 51. الضاً، ص: 21
  - 52. الضاً، ص:54