

## "افتاد گان خاک "اور نو آباد یاتی نظام کے اثرات

## The Wretched of the Earth and effects of Colonialism

فائيزه عروج

Faiza Urooj

PHD Scholar, GCW University, Sialkot

Abstract: Slavery is creating a history in itself till the achievement of national independence. Which present their social, cultural, political and economic aspects as an example to the world? A similar independence movement arose in Algeria and led to the end of French colonialism. The oppression and brutality that exists in the colonial system was tried on the people of Algeria. Mujahedeen sacrificed millions of lives and stood on their front. Finally, the French colonialism could not withstand the guerilla attacks and after one hundred and thirty-two years of independence war, Algeria got rid of the colonial system. Franz Fanon was a Marxist intellectual and revolutionary. His politics started as a reaction against apartheid, he realized the social truths through his struggle and resistance. In "The Wretched of the earth" the oppressed and underprivileged people and societies of the third world have been made the subject. This book was written during the period when he was there to help the Algerian Mujahedeen. Franz Fanon has pointed out the specific ideas of the colonial Western intellectuals and the facts of their mental and intellectual thoughts in an excellent way. The humanistic 'attitude' of the colonial system exploded. He created a revolutionary wave among the local people by raising the voice of resistance against racism and nationalism, oppression and violence and colonialism. Franz Fanon also wrote useful suggestions for anti-colonialism in this book which are useful in reducing the effects of colonialism.

Keywords: Colonialism, Algerian Independence Movement, racism, Violence,

Revolution

كليدى الفاظ: نو آباديت، تحريك آزادى الجزائر، نسل يرسى، تشدد، انقلاب



عہد قدیم سے الجزائر افریقہ کا حصہ رہاہے جس پر "غنوشی" حکمر ان تھے۔ یہ نویں صدی قبل میں کا زمانہ ہے۔ 146ء ق م میں کا سط قائم ہوا۔ وہ علاقہ جو آج الجزائر کے نام سے موسوم ہے اس زمانہ میں نو میدیا کہلاتا تھا۔ رومیوں کے انحطاط کے بعد ہسپانیہ کے الجزائر کے نام سے موسوم ہے اس زمانہ میں نو میدیا کہلاتا تھا۔ رومیوں کے انحطاط کے بعد ہسپانیہ کے وندلوں (Vandals) نے ایک سوسال تک یہاں حکومت کی۔ اس کے 33ء میں یہ بازنطینی سلطنت کے حدود میں شامل کیا گیا۔

شالی افریقہ کوباز نطینی تسلط ہے 670 ء آزادی ملی، جبکہ الجزائر، مراکش، تیونس اور لبیا پر مسلمانوں کا قبضہ ہوا اور شالی افریقہ کی پوری آبادی حلقہ بگوش اسلام ہوئی۔ تیر ہویں صدی عیسوی کے آخر تک مراکش، تیونس اور الجزائر پر فاطمیک اور المواحدین حکومتوں کا قبضہ رہا۔ اس زمانہ میں الجزائر مغرب وسطی کے نام سے موسوم کیاجاتا تھا۔ 1553ء میں خیر الدین ہر بوسہ نے الجزائر کوسلطنت عثانیہ کے تحت کیا، اسی زمانہ میں مغرب وسطی کانام الجزائر پڑا اور اس ملک نے ایک خیر الدین ہر بوسہ نے الجزائر کوسلطنت عثانیہ کے تحت کیا، اسی زمانہ میں مغرب وسطی کانام الجزائر پڑا اور اس ملک نے ایک علی المحیا ، حیثیت حاصل کی۔ انیسویں صدی کے اوائل تک الجزائر کو اپنے محل و قوع اور مرکزیت کی وجہ سے بین الا قوامی اہمیت حاصل ہوگئ تھی۔ فرانس ، برطانیہ اور امریکہ سے اس کے تجارتی اور معاہداتی تعلقات ہے۔ لیکن 1830ء میں فرانس نے بلاوجہ ایک معمولی بہانہ تراش کر الجزائر پر تیس ہزار فوج سے حملہ کر دیا۔ چھ سوسمندری جہاز اس کے ساحل پر اتارے گئے۔ الجزائر کے ترک گور نر ہتھیار ڈال دیے۔

" یہ جنگ فرانس اور الجزائر کی قومی آزادی کے محاذ کے در میان 1954ء سے 1962ء تک لڑی گئی، یہ بڑی پر تشد د جنگ تھی۔ شالی افریقہ کے ملک الجزائر پر 1830ء میں قبضہ کیا گیا، اس جنگ میں وہ حربے بھی استعال کیے گئے جو گوریلا جنگ میں اختیار کیے جاتے ہیں۔ یہ خانہ جنگی کی صورت بھی اختیار کر گیا۔ یہ جنگ زیادہ تر الجزائر کے علاقوں میں لڑی گئی"(1)

فرانسیسیوں کے خلاف ملک میں مختلف تحریکیں اٹھیں لیکن ہمہ گیر بغاوت کی شکل اختیار نہ کر سکیں۔ فرانسیسیوں نے اپنے ظلم اور بربریت سے آزادی کی ہر جدوجہد کو کچل دیا۔ الجزائر کی آبادی ایک کروڑ دس لاکھ ہے۔ بحرروم کے کنارے



واقع ہونے کی وجہ سے اس کی آب وہوایورپ کے جنوبی ممالک کے جیسی ہے، یہاں کی معدنی پیدوار جس، فاسفورس، کو کلہ، لوہا، پٹر ولیم اور میگنیز ہیں۔ ملک کے زر خیز تزین علاقے فرانسیسیوں کے قبضہ میں تھے۔

ایک سامر اجی حکومت اپنے مفادات کی حفاظت کے لیے جو بھی جتن کرتی ہے۔ فرانس نے وہ ساری تدابیر یہاں اختیار کی تھیں۔ الجزائر کی بنیادی اور شہر ول حقوق سے محروم تھے۔ ان کی زبان ان کے رسم ورواج، ان کی تہذیب و ثقافت اور مذہب پر فرانسیسی حکومت نے اتنے قید و پابندیاں عائد کرر کھی تھیں کہ لوگ ثقافتی عادات واطوار اثرت سے بیگانہ ہونے لگے تھے۔ مغربی تہذیب و تدن خصوصاً عیش پر ستی، شر اب نوشی اور جنسی آوارگی کو حکومت کی سر پر ستی میں فروغ حاصل ہور ہاتھا۔

الجزائرا یک پہاڑی ملک ہے۔ ان پہاڑوں کے نشیب و فراز ،اس کی وادیاں اور دشوار گزار راستے مجاہدین آزادی کے محفوظ اڈے بن گئے تھے۔ الجزائر کے مغرب میں مراکش اور مشرق میں تیونس اور لبیاوا قع تھے۔ مراکش اور تیونس پر بھی فرانس کا قبضہ تھا۔ اور یہاں بھی آزادی کی تحریکیں چل رہی تھیں۔ لیکن ان میں وہ شدت پیدا نہیں ہوئی تھی جو الجزائر میں تھی۔ فرانس کے لیے بیک وقت ان تینوں شالی افریقہ کے ملکوں سے بر سر پیکار رہنانا ممکن تھا اس لیے اس نے 1959ء میں مراکش اور تیونس کو آزاد کر دیا اور اپنی پوری قوت الجزائر کی تحریک آزادی کو کچلنے کے لیے محفوظ کر دی۔ دو سری جنگ عظیم کے بعد تک الجزائر کے باشدوں کے لیے کوئی آئین نہیں تھا اور نہ انھیں رائے دہی کا حق حاصل تھا۔

دوسری جنگ عظیم کے اختتام کے بعد دنیا میں سامر اجیت کے خلاف ایک طوفان برپاہوا۔ اکثر ممالک جو صدیوں سے سامر ابی نظام کا شکار سے آزادی کی کشکش میں مبتلا ہو گئے۔ الجزائر میں بھی تحریک آزادی نے زور پکڑا۔ فرانسیسی الجزائر میں اللہ تحریک کو پروان چڑھتا نہیں دیکھ سکتے سے۔ انھوں نے ابتدائی سے اس کو کیلنے کی کو شش کی۔ امیر خالد نے فرانس کے پنجوں سے الجزائر آزاد کرانے کے لیے ایک منظم تحریک شروع کی تھی۔ 1945ء میں ایک بڑے جلوس پر گولی چلا کر فرانس کی حکومت نے ظلم اور بربریت کی انتہا کر دی۔ (45) ہزار الجزائری باشندوں کا قتل عام کیا گیا۔ ان کی آزادی کے لیے جان جلا کر خاکستر کر دیا گیا اس ظلم اور سفاکی نے اہل ملک کی آنہوں کو وجوانوں نے اپنی ملک کی آزادی کے لیے جان کی بازی لگانے کا عہد کیا اور محمد بن بیلا کی سرکر دگی میں تومی محاذ آزادی (N.L.F) کی خفیہ جماعت قائم ہوئی۔



کیم نومبر 1945ء کو جنگ آزادی کی ابتداء ہوئی۔ (70) مقامات پر بیک وقت مسلح حملہ کیا گیا جس نے فرانسیسی حکومت کو دم بخود کر دیا۔ گور بلوں نے فوجی اڈوں ، پولیس کی چوکیوں ، گولہ بارود اور پٹر ول کے ذخیر وں کو سب سے پہلے اپنے حملہ کا نشانہ بنایا۔ ریل، تار ، ٹیلیفون اور ریڈیو کے سلسلوں کو کاٹ دیا گیا اور آمد ورفت کے بلوں کو تباہ کیا گیا۔ اس حملہ کے بعد اس مسلح انقلاب کو کچلنے کے لیے حکومت فرانس نے زبر دست فوج لگائی۔ ہوائی جہاز ، جٹ بمبار ، تو پخانہ ، مشین گن اور کیمیائی بم (Napalm) تک مقامی آبادیوں پر برسائے ، جانبازوں کی تلاش میں فرانسیسی فوج دیہاتوں اور آبادیوں کا عاصرہ کرلیتی تھی اور تلاشی کے دوران نوجوانوں کو بلا امتیاز گولی کا نشانہ بنا دیا جاتا۔ گھر وں کو جلادیا جاتا، عور توں کی آبروریزی کی جاتی، بچوں کو قتل کیا جاتا اور کوئی ایساظلم نہ ہو تاجو آبادی پر نہ ڈھایا جاتا ہو۔

ابتدامیں جب پہلا مسلح حملہ کیا گیا گور بلوں کی تعداد بہت کم تھی اور ان کے پاس کسی قسم کا ہتھیار نہیں تھا۔ لیکن پہلا حملہ جو اچانک کیا گیا اس میں فرانسیسی فوج کا بہت سا ہتھیار ہاتھ لگا۔ فوج کی نفری تعداد میں بھی اضافہ ہونے لگا اور دو تین سال کے عرصہ میں گور بلوں کی تعداد ایک لا کھ تک پہنچ گئی۔ دارالخلا فہ الجیرس اس کے نواحی علا قوں اور بڑے بڑے شہر وں میں بھی مسلح انقلاب کے شعلے بھڑک اُٹھے تھے۔ اس مسلح انقلاب کو منظم کرنے میں قومی محاذ آزادی نے بڑا کام کیا۔ الجزائر کی یوری آبادی نے فردواحد کی طرح فرانس کی حکومت اور فرانسیسی باشندوں کا بائیکاٹ کیا۔

ویتنام کے جانبازوں سے شکست اُٹھانے کے بعد فرانس الجزائر کے ہاتھوں ایک دوسری شکست کھانے تیار نہ تھا۔

اس سے اس کا بین الا قوامی و قار خاک میں مل جاتا۔ چنانچہ اس انقلاب اور مسلح کشکش کورو کئے کے لیے اس نے اپنی پوری فوجی قوت کو الجزائر میں جھونک دی۔ یہ جانتے ہوئے کہ جانبازوں نے پہاڑی علاقوں کو اپنے مر اکز بنا لیے ہیں۔ فرانسیسی فوج نے شہری آبادیوں اور نہتے باشندوں پر بڑے لرزہ خیز مظالم کیے تاکہ الجزائری قوم ہی نابود ہوجائے نہ صرف آبادیوں پر اندھاد ھند بمباری کی جاتی تھا۔ شبہ پر یا اندھاد ھند بمباری کی جاتی تھی بلکہ ان کے گھروں ، جائدادوں اور غلہ کے ذخیروں کو تباہ تاراج کر دیا جاتا تھا۔ شبہ پر یا گوریلوں کی تلاش میں بوڑھوں اور عور توں تک کو ایسی اذبت ناک مصائب میں مبتلا کیا جاتا تھا کہ ان واقعات کو ٹن کر جسم کے رو نگٹے کھڑے ہوجاتے ہیں۔ خود فر انس کے اندر وہاں کے دانشوروں نے اپنی حکومت کے خلاف ایک زبر دست محاذ

قائم کیا جس میں شہر ہ آفاق مصنف سار تر ہے کانام سب سے پیش پیش ہے۔ اس مُصنف کو اپناملک جھوڑ کر سوئٹر لینڈ میں پناہ لینی پڑی لیکن اس نے گور بلوں کی امداد سے در لیخ نہیں کیا۔ اپنی کثیر دولت بھی اس نے اس کام کے لیے وقف کر دی تھی۔ الجزائر کے باشندوں پر ظلم کے نئے نئے طریقے اختیار کیے گئے۔ ان میں سب سے زیادہ برقی روکا جسم کے نازک حصوں میں دوڑانا ہے۔ ایسی بھی مثالیں ملتی ہیں کہ لوگ زندہ جلاد یے گئے یا نھیں پولیس کے بھو کے کوں کالقمہ بنایا گیا۔ جنگی قیدیوں کے ساتھ فرانسیسی فوج کاسلوک انتہائی سفاکانہ ہو تا تھا۔ جیلوں اور فوجی کیمپوں میں اُن قیدیوں کی تعداد جو شبہ پر گر فتار کیے گئے تھے جہاں گر فتار کیے گئے تھے ہز اروں سے تجاوز کر گئی تھی۔ الجزائر کے طول و عرض میں ایسے ممنوعہ علاقہ قائم کیے گئے تھے جہاں مقامی باشندے قدم نہیں رکھ سکتے تھے اور خلاف ورزی کرنے والے کو گولی سے اڑاد یاجا تا تھا۔

National Liberation Front) N.L.F کے گوریلوں نے اپنے ملک کو فرانسیسی تسلط آزاد کرانے کے لیے جس سر فروشی، جانبازی، ایثار اور قربانی کی مثالیں پیش کی ہیں وہ تاریخ حریت کا ایک زریں باب ہیں۔ الجزائر کا کوئی گھر ایسانہ تھا جس کے کم از کم ایک فرد نے مادرِ وطن کے لیے اپنی جان قربان نہ کی ہو۔ یہ بیان کیا جاتا ہے کہ اس جنگ آزادی میں ڈیڑھ لاکھ الجزائریوں نے جام شہادت نوش کیا۔

"الجزائر کی تحریک آزادی کو ان قوتوں نے بھی بیسویں صدی کی ماڈل تحریک قرار دیا تھاجنہوں نے ہر دور میں اپنے حق آزادی کے لیے جدوجہد کرنے والوں کو ددہشت گرد کہا۔۔۔۔ فرانس نے یورپ اور امریکہ کو یہ باور کرانے کی بھر پور کوشش کی کہ فرانس صرف اپنی نہیں بلکہ پورے مغرب کی بقا کی جنگ لڑرہا ہے۔ فرانس نے یہ بھی واویلا کیا کہ اگر مسلم مغرب کی بقا کی جنگ لڑرہا ہے۔ فرانس نے یہ بھی واویلا کیا کہ اگر مسلم ریاستیں ایک ایک کر کے آزاد ہو گئیں تو اسلام دوبارہ غلبہ حاصل کر کے مغرب کے لیے خطرہ بن جائے گا"(2)

گوریلوں نے فرانس کی جدید ترین فوج سے ابتدامیں گوریلا طرز کی جنگ لڑی۔ ان کی توجہ زیادہ تر فوجی اڈول مواصلاتی نظام اور دشمن کی نفری قوت کے ضائع کرنے پر مر کوزرہیں۔ کیم نومبر 45ء ہی کے حملہ میں انھوں نے دشمن سے پہلی مرتب ہتھیار چھینا اور اسی سے انھوں نے فرانسیسی فوجوں کا مقابلہ کیا۔ بعد میں ان کے پاس جدید ترین ہتھیار آئے اور وہ

موجودہ جنگ کی بمکنیک سے واقف تھے۔ جنگ کے آخر زمانہ میں جابجاد شمن سے ایک با قاعدہ فوج کی طرح مقابلہ کر کے اس کو پسپا کیا۔ یہی وہ موخر الذکر صورت حال تھی جس نے حکومت فرانس کو ہتھیار ڈالنے پر مجبور کیا کیونکہ گور ملوں نے دشمن کی فوج کی ایک بہت بڑی تعداد کو ہلاک کر دیا تھا جس سے فرانس کے بہت سے خاندان بے چراغ ہو گئے تھے۔ خود ان کے ملک کی رائے عامہ اس جنگ کے خلاف ہو گئی تھی جس سے فرانس کی معیشت اور اقتصادی حالت مفلوج ہو کر رہ گئی تھی۔

W.L.F کی گوریلا فوج کے مقابلہ کی فرانسیسی فوج میں طاقت نہیں تھی دشمن کو جب بھی گوریلا غافل دیکھتے ٹوٹ پڑتے تھے اور اس کی نفری قوت کو جتنا نقصان پہنچانا ہوتا پہنچا کر برق رفتاری سے اپنے پہاڑی پناہ گاہوں میں مجھپ جاتے تھے۔ فرانس کی فوج کوان کا پہنچ چلانا مشکل تھا۔ گوریلوں کے بعض علاقہ ایسے محفوظ تھے کہ فرانسیسی پیدل فوج داخل ہونے کی ہمت نہیں کرتی تھی اور جہاں تک فوجی ٹر کیں جاسکتیں تھیں وہ جاکر ناکام واپس ہو جاتی تھی۔ اس لیے کہ پہاڑ کے اندر غاروں اور نا قابل عبور مقامات پر N.L.F نے اپوراا ہتمام کیا تھا۔

اپنی فوجی مہم کو ناکامی سے بچانے کے لئے فرانسیسی فوجوں نے ہیلی کاپٹر وں کا استعال شروع کیا کیونکہ جٹ اور دوسر سے ہوائی جہاز ان علاقوں میں اپنی افادیت کھو پچے تھے، فرانسیسی فوج کوسب سے بڑی مشکل بیپیش آرہی تھی کہ اس کے دشمن کے اڈوں کا پیۃ لگانانا ممکن ہو تا تھا۔ کیمپ کے ارضی حالات ان کے لئے ناموافق تھے اور وہاں کے پہاڑی علاقے ان کے دشوار گزار۔ اس میں شبہ نہیں کہ ہیلی کاپٹر وں کی مدد سے اس قسم کے پہاڑی دشوار گزار۔ اس میں شبہ نہیں کہ ہیلی کاپٹر وں کی مدد سے اس قسم کے پہاڑی دشوار گزارعلاقہ میں فوجی کارروائی کرنے میں آسانیاں ہوتی ہیں لیکن الجزائر گوریلوں کے عزم اور ہمت میں ذرا بھی فرق پیدا نہیں ہو ابلکہ انھوں نے بیسیوں ہیلی کاپٹر وں کواپٹر وی کاشانہ بناکر ڈھیر کر دیا۔

فرانس اپنی طاقت کی نشے میں ایسے چور تھا کہ اسے N.L.F کے گوریلوں کی بلند عزم وہمت کا ادراک نہیں تھا۔ جب بھی الجزائر کامسکلہ حل کی طرف توجہ دلائی جاتی اس کو اپنادا خلی معاملہ قرار دے کر کسی کی رائے کو درخور اعتنا نہیں تھا۔ جب بھی الجزائر کامسکلہ حل کی طرف توجہ دلائی جاتی السمجھاجا تا۔ اس زمانہ میں گئی مالٹ (Guy Mallet) فرانس کا وزیر اعظم تھا جس کے نزدیک الجزائر کامسکلہ حل کرنے کے لئے سب سے پہلے جنگ بندی ضروری تھی اس کے بعد انتخابات اور آخری مستقبل کے متعلق بات چیت۔ N.L.F کے لیے



یہ شرائط نا قابل قبول نہیں تھے۔ جزل ڈیگال جب برسر اقتدار آئے توابتدامیں وہ بھی اس پالیسی سے انحراف نہیں کرسکتے تھے لیکن مسکلہ کی نزاکت اور حق آزادی کی بنیادی اہمیت کا نسب پوری طرح احساس تھا۔ جیسے جیسے ڈیگال کے قدم مضبوط ہوتے گئے تومسکلہ الجزائر حل کی طرف انھوں نے عملی اقدام کیا۔

الجزائر کی جنگ آزادی نے اپنی عمر کے ایک سوبتیس سال (132) طے کر لیے تھے جب 19 مارچ 1962ء کو جنگ بندی کے معاہدہ پر دستخط ہوئے اور بیہ طے کیا گیا کہ 2جولائی 1962ء کو الجزائر کے عوام استصواب عامہ کے ذریعہ اپنی قسمت کا فیصلہ کریں گے۔ چنانچہ استصواب میں آبادی کے 99 فیصد نے آزادی حاصل کرنے کا فیصلہ کیا اور 3جولائی 1962ء کو دنیا کے نقشہ پر جمہور بیہ الجزائر کی آزاد مملکت اُبھری چو نکہ جزل ڈیگال نے مجبور ہو کر حقیقت پبندی سے کام لیتے ہوئے الجزائر کے باشندوں کے حق آزادی کو تسلیم کیا۔ الجزائر کی آزاد مملکت کی نوید سحر کئی ہزار ماؤں، بہنوں، بھاؤی اور بچوں و بوڑھوں کی عظیم اور فقید المثال قربانی کے بعد طلوع ہوئی، کہ جس کی وجہ سے آج الجزائر کے باشندے آزاد اور باو قار حیثیت کے مالک ہیں۔

فرانز فیکن (20 جولائی 1925ء۔ 6 دسمبر 1961ء) ایک مارکسی دانشور اور انقلابی ہے، مظلوم سیاہ فام ہونے کے باوجود فیکن انتہائی تعلیم یافتہ ہے، اور فرانس کی سامر اجیت کا شکار ہے۔ فیکن کی سیاست کا آغاز نسل پر ستی کے خلاف ان کے غصے اور رد عمل سے ہوا جو علیحدگی (سیاہ فام نسل پر ستی و قوم پر ستی ) کی حدول کو چھونے لگا تھا۔ مگر فیکن پر اپنی جدوجہد کے خصے اور رد عمل سے ہوا جو علیحدگی (سیاہ فام نسل پر ستی و قوم پر ستی ) کی حدول کو چھونے لگا تھا۔ مگر فیکن پر اپنی جدوجہد کے خل میں شریک ہونے سے ہی وہ معاشرتی صداقتوں کے ذریعے بنی نوع انسان کی عالم گیریت کا انتشاف ہوا۔ مز احمت کے عمل میں شریک ہونے سے ہی وہ معاشرتی صداقتوں کے ادراک اور سیاسی جدوجہد میں نئی نسل سے بلند ہوئے۔

1960ء کی دہائی کے آغاز میں الجزائر میں فرانسیسی سامراج کے خلاف ایک جدوجہد جاری تھی۔ افریقہ کی آزادی واتحاد کے علم بردار، بائیں بازو کے سیاہ فام دانشور فرانز فینٹ الجزائر کے مجاہدین کی مدد کے لیے وہاں موجود تھے۔ یہ وہ دور تھا جب فینٹ اپنی معروف کتاب "افتاد گائی خاک" (the wretched of the earth) کھورہے تھے۔ اس میں تیسری دنیا کے مظلوم 'مقہور' پسماندہ اور انسانی حقوق سے محروم انسانوں اور معاشر وں کو موضوع بنایا گیا ہے۔ یہ کتاب نو آبادیا تی لفظ نظام اور قوم پرستی کے خلاف نفسیاتی اور مارکسی نکتہ نظر سے کھڑا کیا گیا ایک شاند ار مقدمہ ہے۔ کتاب کا زبر دست پیش لفظ



معروف دانشور سارترنے لکھا۔ The Wretched of the Earth کاار دوتر جمہ مارچ 1969ء میں محمد پر ویز اور سجاد باقر رضوی نے "افتاد گانِ خاک" کے نام سے کیا۔

پیش لفظ میں سار تر لکھتے ہیں کہ اگر دنیا کی آبادی دوارب ہے توڈیڑھ ارب دیسی یعنی محکوم و مظلوم اور استحصالی طبقہ ہے جو کوئی حق نہیں رکھتا۔ البتہ فریضے سب ان کے ذمہ ہیں۔ باقی آدھاارب طبقہ نو آبادیاتی نظام کے تحت حاکم اور طاقتور طبقہ ہے۔ جن کے قبضے میں تمام حقوق ہیں۔ اور کوئی فرض ان پر لاگو نہیں ہوتا۔

"نوآبادیاتی صوت ِ حال، فطری اور منطقی صوت ِ حال نہیں ہے۔ یہ ازخود کسی قابل فہم فطری قانون کے تحت رو نما نہیں ہوتی۔ ہر چند اس کی رو نمائی تاریخ کے ایک خاص لمحے میں ہوتی ہے، مگر تاریخ کا یہ لمحہ کسی الہامی تھم یا فطری طاقتوں کے ایٹ قوانین کی "پیداوار" نہیں ہوتا۔ اسے "پیدا" کیا جاتا اور تشکیل دیا جاتا ہے۔ چوں کہ "پیدا"کیا جاتا اور تشکیل دیا جاتا ہے۔ چوں کہ "پیدا"کیا جاتا ہے مخصوص مقاصد کے حصول کو سامنے رکھا جاتا ہے، الہذا کہا جاسکتا ہے کہ یہ انسانوں کے مخصوص گروہ کے ہاتھوں مخصوص مقاصد کی خاطر بریا ہونے والی صوت ِ حال ہے۔ اس گروہ کو نوآباد کارنام دیا گیا ہے"(3)

نو آبادیاتی صورت حال دو د نیاؤں کو تشکیل دیتی ہے۔ ایک نو آباد کار کی د نیا اور دوسری نو آبادیاتی یعنی مقامی با شندوں کی د نیا اور بید دونوں ایک دوسرے کی ضد ہوتی ہیں۔ فرانز فیلن کا کہنا ہے کہ بیہ ضد کسی بڑی اکائی کو پیدا کرنے کے لیے نہیں ہوتی۔ بید دونوں ارسطالیسی منطق کے تحت ایک دوسرے کو خارج کرنے کے اصول پر قایم رہتی ہیں۔ ان میں کوئی قدر مشترک دریافت کرنا ممکن نہیں۔

نو آباد کار مغربی دانشوروں نے مخصوص نظریات قائم کر کے محکوم طبقے کو ایک خاص ڈگر پر چلایاان کے ذہنی و فکری خیالات کو اپنی تہذیب کی بھٹی میں پکھلا کر من چاہاموڑ دیا۔اس منظر نامہ پر نئی نسل کے ادبیوں اور شاعروں نے ان حقائق کی نشاند ہی کرنے کی کوشش کی کہ ہماری اقد ار اور ان کے بنیادی صبح حقائق ایک دوسرے سے تضاد رکھتے ہیں۔ انہوں نے مغربی انہوں نے مغربی دانشوروں کی انسان پیندی کو دھو کہ قرار دیااور نسلی امتیازات کا بھانڈ اپھوڑا۔ دوسری جنگ عظیم سے قبل تک استعار کاروں دانشوروں کی انسان پیندی کو دھو کہ قرار دیااور نسلی امتیازات کا بھانڈ اپھوڑا۔ دوسری جنگ عظیم سے قبل تک استعار کاروں



نے معاشر تی اور طبقاتی کشکش کی بے اطمینانی کے تسلسل کو کسی قابل نہ گر دانا اور مستقبل کے سہانے خواب د کھا کر ہر بغاوت کو کچل دینے میں کامیاب رہے۔1960ء میں جب ہر طرف مشینی دور کی ابتد اہوئی۔ یورپ میں نو آبادیاتی نظام کی جڑیں کٹنے میں دشواری بالکل نہ پیش آئی۔

تیسری دنیاسے فرانز فین<sup>ن</sup> ایک مضبوط آواز بن کر ابھر ا۔ جس نے پسماندہ ممالک کے باسیوں کو متحد ہو جانے کا درس دیا۔ یورپ کی استعاریت اور چالوں کو منظر عام پر لانااس کا ایک اہم کارنامہ ہے۔

فیکن نے "افتاد گان خاک" میں اپنے بنیادی نظریات کے باعث مندرجہ ذیل حقائق کاپر دہ چاک کیا۔

- د نیامیں غلامی کے باوجو د حجموٹی آزادی کاچربہ دیا گیا۔
- مکمل آزادی کے باوجو دسامر اجی تشد د کاخدشہ قائم رہا۔
- "لڑاؤاور حکومت کرو" کی حکمت عملی سے کھو کھلا بور ژواطبقہ وجو دمیں آیا۔
  - نو آباد کاروں کوبسا کر ان کا استحصال جاری رکھا۔
    - طبقاتی اور نسلی امتیازات قائم کیے۔

فین<sup>ن</sup> کے مطابق مروجہ نو آبادیاتی نظام تیسری دنیائے اتحاد بالخصوص کسان اور استعار زدہ عوام کے اتحاد سے ممکن ہے۔وہ اپنی قوم کو حوصلہ اور جرات دیتے ہوئے کہتا ہے۔

> "یورپ نے ہمارے براعظموں پر اپنا پنجہ گاڑر کھاہے ہمیں اس کی انگلیاں اس وقت تک چھیلتے رہنا چاہئے۔ جب تک کہ وہ ہمیں چھوڑ تانہیں"(4)

انقلابی مزاج کی گرمی سے قطع نظر خالصیاً انقلابی جذبے سے لبریز ہو کروہ ایک مخصوص صورت حال کی وضاحت کر تاہے۔ تشد د اور استعار سے نظر چرا کر نہیں بلکہ اس کے خلاف آواز بلند کر کے وہ لو گوں میں ایک نئی لہر دوڑا تاہے۔ نو آبادیاتی نظام کے تحت نسل اور قوم پرستی کی آگ کو جبر و تشد د کے ذریعے ہوادی جاتی ہے۔

اقبال احمد کنفرنٹنگ کلیا پر (confronting empire) کے پہلے طویل انٹر ویو میں "افتاد گانِ خاک" کے بارے میں کہتے ہیں:



" بیر زور دیتی ہے مز احمت کی اہمیت پر، اپنے اندر اور دوسروں میں انسانیت کی تلاش کی جدوجہد پر، اجتماعی خود کی میں مکمل طور پر آ جانے پر"(5)

فرانز فین "افاد گان خاک" نو آبادیاتی نظام کے بارے میں کہتے ہیں کہ نو آباد کارکی دنیا، مقامی باشندوں کی دنیا کو خارج کرنے کے اصول پر قائم رہتی ہے۔ نو آباد کار اپنی شخصیت، اپنی ثقافت، اپنے علمی ورثے، اپنے سیاسی نظریات، اپنے فنون کے بارے میں جو آرا پھیلا تاہے، وہ نو آبادیاتی دنیا کے افراد کی شخصیت، ثقافت، علم اور فنون کے متعلق موجود آرا کے اور کا کہ متعلق موجود آرا کے متعلق موجود آرا کے متعلق موجود آرا کے متعلق موجود آرا کے اور کار کھیل کے دنیا کی متعلق موجود آرا کے متا کے متعلق موجود آرا کے متعلق موجود آرا کے متعلق موجود آرا کے متعلق موجود آرا کے متا کے متابت موجود آرا کے متابق موجود آرا کے متابت موجود آرا کے متابت

نو آبادیاتی باشندوں کی دنیاان کی اپنی دنیا نہیں ہوتی، اضیں اپنی دنیا پر کوئی تصرف اور اختیار نہیں ہوتا، نہ اس دنیا کے حقیقی، عملی معاملات پر اور نہ اس دنیا کے تصور اور اس کے نظام اقد ار پر۔ وہ اپنی ہی دنیا میں اجنبی، اور اس سے 'باہر' ہوتے ہیں۔ غضب سے ہے کہ نو آبادیاتی باشندے کو نو آباد کار جو تصور ذات دیتا ہے وہ اسے بالعموم قبول کر تا اور اس کے مطابق جینا شر وع کر دیتا ہے اور نو آبادیاتی دنیا میں جو کر دار اسے اداکر نے کے لیے کہاجا تا ہے، وہ اسے عموماً تسلیم کر لیتا ہے۔ فرانز فیکن اور ایٹ ورڈ سعید دونوں اس امر پر متفق ہیں کہ نو آبادیاتی اقوام، نو آباد کار کے دیے گئے تصور ذات اور کر دار کو تسلیم کر لیتی ہیں اور اس کی وجہ سے نو آبادیاتی نظام تا کم رہتا ہے۔ چناں چہ سے نیجہ اخذ کرنا غلط نہیں کہ نو آبادیاتی نظام کی بر قراری میں خود مقامی باشندوں کا انفعالی کر دار معاونت کر تا ہے۔

نو آبادیاتی باشدوں کو ایک ایسا" تصور ذات" دیاجاتا ہے، جو نو آبادیاتی نظام کے قیام واستحکام میں مدد کر تاہے۔ فرانز فیلن کا کہنا ہے کہ نو آبادیاتی باشندے کے لیے جو اصطلاحیں نو آباد کار استعال کر تاہے، وہ حیوانیات کی اصطلاحیں ہیں۔ حیوان کہنے کا مطلب مقامی باشندوں کو انسانی درجے سے گرانا ہے۔ نو آباد کارخود کو انسانی درجہ پر فائز قرار دیتا اور انسانی پیانے کی مثال کے طور پر پیش کرتا ہے۔ نو آبادیاتی اقوام کو کاہل اور حیوان باور کرا کے اوّلاً بیہ بات ثابت کی جاتی ہے کہ



انھیں ذہنی تحرک اور جست جوسے کوئی واسطہ نہیں، افکار وعلوم کی تخلیق سے انھیں کوئی دل چیپی نہیں۔ مغربی دانشوروں کا حاکم طبقہ اپنے اقتدار کے مر اکز، پولیس اور عدالت کے نظام کو جائز ثابت کر تاہے کہ کاہلوں اور حیوانوں کو قابو میں رکھنے کے لیے پولیس کا جابر انہ اور عدالت کاسفاکا نہ نظام ناگزیر ہے۔ نو آبادیاتی باشندے بالعموم اپنے کاہل اور حیوان ہونے کا یقین کر لیتے ہیں۔ اس یقین کو پیدا کرنے کے لیے نو آباد کار کئی نفسیاتی حربے بروئے کار لا تاہے۔ اور سب سے بڑا حربہ اپنی مقتدر حیثیت کامختلف طریقوں اور زاویوں سے مظاہرہ ہے۔

روایت سے وابستہ رہ کر ہی الجزائر کے عوام فرانس اور اس کی ثقافتی اجارہ داری کو مستر دکر سکتے تھے۔ فرانسیسی قبضے کے خلاف الجزائر کی جہد آزادی سے پہلے اور بعد ریڈیو کے استعال کے ضمن میں بھی انہوں نے ویساہی کیا اور بتایا کہ الجزائر کے عوام قابضین کے ذیر اثر چلنے والے ریڈیو کو جابروں کا وسیلہ سمجھتے تھے لیکن جدوجہد میں شامل ہوئے توریڈیو کو تحریک آزادی کا ایک ہتھیار سمجھنے لگے۔ ٹیکنالوجی، ساجی رسوم، نو آبادیاتی نظام اور جبر کی ہر علامت سے تعلق جدوجہد میں شرکت کے بعد بدل جاتا ہے۔ فیکن نے تشد د کے نکتے کی وضاحت کی ہے۔ تشد د کرنے کی ترغیب نہیں دی۔ "افتاد گانی خاک" میں انہوں نے تشد د کے متعلق باب میں جو نکتہ بیان کیا ہے اس پر اقبال احمد کی رائے ہے۔

"امریکا اور بورپ کے تبصرہ نگاروں نے اسے نہیں سمجھا۔ اس بناپر انہوں نے اسے غلط رنگ دیا۔ اسے مسخ کر دیا۔ انہوں نے اسے تشد دکی حمایت اور تعریف قرار دیا۔ حالانکہ ایساہر گزنہیں تھا اس میں صرف مز احمت کی اہمیت بیان کی گئی اور اسے اپنی اور دوسروں کی انسانیت کی پہچان کا وسیلہ قرار دیا اور بتایا گیا تھا کہ اجتماعیت میں ہی انسان کی ذات کا بھر پوراظہار ہویا تاہے "(6)

وہ مزید کہتے ہیں میں جب طلبا کو نو آبادیاتی نظام کے خاتمے کے بعد کی صورت حال پر پڑھارہاہو تاہوں توانہیں یہ بات پڑھنے کی تلقین کر تاہوں۔فیل<sup>ن</sup> چالیس برس کی عمر میں وفات پا گئے۔کاش وہ زندہ رہتے۔(اقبال احمد کے انٹر ویوسے اقتباس)

فرانزفی<sup>ان</sup> الجزائر کی تحریک آزادی کے اہم ترین دانشور ہیں۔ انہیں خون کا سرطان تھا۔ اس بیاری کی تشخیص ہوتے ہی وہ لکھنے لکھانے میں شدت سے مصروف ہو گئے۔ان کی کتاب"افتاد گان خاک"نہایت تیزی سے لکھی گئی۔ فیک<sup>نب</sup>



امریکامیں نسل پرستی کے خلاف جدو جہد کرنے والے اہم دانشور ہیں۔ ان کے سیاسی شعور کی اساس نسلی امتیازات کے ملبے سے تعمیر ہوئی۔ یہ نسل اور نسل پرستی کا شعور تھاجو انہیں ان معاشر وں سے ملاجہاں سفید فام لو گوں کا غلبہ تھا۔ یہیں ان کی سیاسی تربیت ہوئی۔

معاشرتی صداقتوں کا ادراک اور سیاسی جدوجهدنے انہیں یہ باور کرایا کہ معاشرت اور انسانی رویے کا تعین کرنے کا بنیادی معیار نسل سے نہیں بلکہ طبقہ ہے۔ فیلن نے لکھا ہے کہ کچلے ہوئے عوام کا اشتر اک واتحاد اُن کوخو دسے آشا کرنے کا وسیلہ بن سکتا ہے۔ اسی ذریعے سے اپنی طاقت اور انسانیت کا انکشاف ہو تا ہے۔ اگر آپ مز احمت نہیں کرتے ، جدوجهد نہیں کرتے وسیلہ بن سکتا ہے۔ اسی دریافت نہیں کرسکتے۔ کسی دوسرے کا تو ذکر ہی کیا۔ طبقہ اور طبقاتی تعلق معاشر وں کی تعمیر میں اہم کر دار اداکرتے ہیں۔

فرانز فیملاب دنیا کے مختلف علا قول میں و قوع پزیر ہونے والی نو آبادیاتی صور تحال کو ان ساجی اور ثقافتی رشتوں کے تناظر میں پیش کرتے ہیں۔ جو نو آباد کار اور استعار زدہ مقامی باشندوں کے مابین پروان چڑھتے ہیں۔ نو آباد کار اور استعار زدہ کے در میان دوستی اور دشمنی کی بیشتر صور تیں ان مخصوص مفادات کی خامی ہوتی ہیں جن کی خاطر نو آباد کارنے مقامی آبادی پر اپناتسلط قائم کیا ہوتا ہے۔ طاقتور طقہ اپنے مفادات کے مکمل حصول کے لئے ایسے کلامیے اور بیانیے وضع کر تار ہتا ہے۔ جو نو آباد یوں میں اس کے قیام کا منطقی جو از فر اہم کرتے ہیں۔ یہی بیانیے اور کلامیے ایک پر اسرار قوت کی طرح مقامی آبادی کی روح میں سرایت کرجاتے ہیں۔ اور ان کے اثرات سے باہر نکلنے کے لیے صدیاں درکار ہوتی ہیں۔

"نو آبادیاتی صوت ِ حال کی اصل جدت وہ اقتصادی حقیقت ہے، جس میں اتنی شدید معاشی ناہمواری اور طرزِ زندگی کا اتنابر افرق ہوتا ہے کہ انسانی صوت ِ حال کی اس قدر پر دہ پوشی کسی اور طریقے سے مجھی نہیں ہوتی ۔۔۔۔ نو آبادیات میں اقتصادیات کا زیریں نظام مجھی ایک بالائی نظام ہوتا ہے۔ سبب ہی نتیجہ ہوتا ہے آپ دولت مند ہیں اس لیے آپ سفید فام ہیں، آپ سفید فارم ہیں اس لیے آپ دولت مند ہیں "(7)

"افقاد گانِ خاک" میں فرانز فیملنِ ایسے ہی بیانیوں اور کلامیوں کے راز کھولنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ان کے مطابق ساجی، ثقافتی، سیاسی، علمی، ادبی، معاشی اور تعلیمی سطع پر ہونے والی بہت سی تبدیلیاں جو مقامی باشندوں کے لیے انقلابی ہوتی ہیں۔ ہوتی ہیں۔

فرانزفین کی فکر کامطالعہ کرنے کے بعد یہ بات واضح ہوتی ہے کہ وہ محض افریقہ میں قائم نو آبادیاتی نظام کو اور اس کی جڑوں کو نشان زد نہیں کرتا، بلکہ استعاری نظام کے مقابل ان کے نقصانات کے خدوخال بھی سامنے لاتا ہے۔ فیکن کی فکر اس لیے حقیقت کے قریب نظر آتی ہے کہ انہوں نے ان مدارج کو بیان کیا ہے جنہیں طے کرنے کے بعد استحصالی طبقہ بالآخر غلامی کا طوق اتار بھیکنے میں کا میاب ہو جاتا ہے۔ فیکن کی فکری بصیر توں کی روشنی میں نو آبادیاتی عہد کے ان کر داروں کا اصل چرہ بھی قاری کے سامنے آجاتا ہے جو مقامی باشندوں کو آزادی دلانے کی آڑ میں اپنے ذاتی مفادات کے حصول میں مصروف ہوتے ہیں۔

ایک نفسیات دان اور اپنی تہذیب و ثقافت کے نباض کی حیثیت سے فیمنن اولین مقام رکھتے ہیں۔ ان کی مشہور زمانہ تصنیف The Wretched of the Earth جو ان کی وفات سے پچھ عرصہ قبل 1961ء میں شائع ہوئی۔ اس کتاب نے اپنی اشاعت کے بعد فلسفہ ، نفسیات ، ساجیات اور سیاسیات پر گہرے اثرات مرتب کیے۔ سارتر اس کتاب کے دیباہے میں لکھتا ہے کہ:

"انظس کے بعد فین<sup>ن</sup> پہلا آدمی ہے جس نے تاریخ کی حرکت کو دن کی واضح روشنی بخشی ہے" (8)

فیتن کے بقول نو آبادیاتی د نیامیں سارازور اس بات پر صرف کر دیاجا تا ہے کہ آیا آپ کسی ایک نسل / نوع سے تعلق رکھتے ہیں یا نہیں۔ ایک خاص نوع ، نسل ، رنگ اور مذہب سے تعلق رکھنے والے افراد وسائل پر اجارے اور اپنے مخصوص مقاصد کی تکمیل کا پوراحق حاصل ہو تا ہے جب کہ دوسری نسل نوع سے تعلق رکھنے والے افراد کو محض اتنے وسائل ہی فراہم کیے جاتے ہیں جن کا تعلی بہلا ، یعنی استعار کا طبقہ کرتا ہے۔ فیٹ کہتے ہیں اس طرح کی صورت حال نو آبادیاتی باشندوں کو ایک مسلسل احساس کمتری میں مبتلا کر دیتی ہے۔ طاقت ور طبقہ اپنے اور ان کے در میان احسان مندی



کے جذبات مفاہمت کے ذریعے پیدا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ تا کہ ان دونوں کے در میان پیدا ہونے والی دوری کا خاتمہ ہو جائے کیکن نو آباد کار اور مقامی باشندوں کے در میان حائل تہذیبی اور ثقافتی بعد اس خلیج کو پاٹنے کی بجائے مزید گہر اکرنے کاسبب بن جاتا ہے۔

نسلی امتیاز پر تقسیم ہوئی یہ دنیادیی باشندے کے لیے ایک خاص نوع کی کشش رکھتی ہے۔ کشش اور گریز کا یہی تضاد دلیں باشندوں کو ہمہ وقت ایک ایسے اعصابی بیجان میں مبتلا رکھتا ہے کہ انہیں ہر وقت مقامی تہذیب، ثقافت اور مذہب خطرے میں محسوس ہو تا ہے۔ اس کے اعصاب پر اتنے منفی اثرات مرتب کرتی ہے کہ وہ استعار کارسے چھٹکارا حاصل کرنے کے ساتھ ساتھا اس جیسا بننے کا خواب بھی دیکھنا شروع کر دیا تاہے۔ فیکن بے کہقول:

"دلیی باشندہ وہ مظلوم انسان ہو تا ہے جس کامستقل خواب یہ ہو تا ہے کہ وہ ظالم بن جائے، معاشرتی نظم وضبط کی تمام علامتیں۔۔۔۔ پولیس، فوجی بیر کوں میں بگل کی آواز، فوجی پریڈاور لہراتے حجنڈے۔۔۔۔ سب بیک وقت گھٹن پیدا کرنے والے، محرک دونوں ثابت ہوتے ہیں"(9)

نو آبادیات میں استعار کاروں کے رائے کیے ہوئے قوانین سے لے کر ان کے اصلاحاتی ایجنڈ نے اور ادب پروری تک ہر چیز محض ذاتی فائدے کے لیے ہوتی ہے۔ استعار کاروں کے ہاتھوں اپنی تہذیب، ثقافت، روایات اور اقدار کو گروی رکھوانے کے بعد مقامی باشندوں پر آہتہ آہتہ اپنی قومیت کا اصل مفہوم اور آزادی کے معنی واضح ہونا شروع ہو جاتے ہیں۔ فیمن کی جدوجہد آزادی پر آمادہ کر تاہے۔ اس کے ہیں۔ فیمن کے خیال میں قومیت کا یہی شعور مقامی باشندوں کو از سر نو مجتمع ہو کر جدوجہد آزادی پر آمادہ کر تاہے۔ اس کے الفاظ میں:

"عوام جو اپنے پیدائش حقوق کھو چکتے ہیں، جو خانہ جنگی کے چھوٹے چھوٹے چھوٹے دائروں میں رہنے کے عادی ہو چکتے ہیں۔ اب مختلف علاقوں میں قوم کے چہرے کوصاف اور شفاف کرنے کے لیے متانت کی فضامیں آگے بڑھتے ہیں۔"(10)

فیلن نو آبادیاتی صور تحال میں، استعار کاروں کی بربریت کا مقابلہ کرنے کے لیے، تشد د کواس صورت میں ناگزیر قرار دیتا ہے جب کوئی اور چارہ باقی نہیں رہتا۔ استعار کار مختلف قوانین اور طاقت کے بہیانہ استعال سے جب مقامی باشندوں کی عرب نفس کو قدم قدم پر مجروح کر تا ہے تو اس کے ذہن میں مقامی باشندوں کا تصور کسی جانور کے مماثل ہو تا ہے۔ استعار کاروں کی وضع کر دہ، نیگر و یا نیٹو جیسی اصطلاحیں اس مخصوص ذہنیت ہی کی عکاسی کرتی ہیں جس کے تحت وہ مقامی باشندوں کے ذہنی اور جسمانی استحصال کاحق اپنے پاس محفوظ کر لیتا ہے۔ پے در پے محمو کریں کھانے اور جانوروں سے بھی بد باشندوں کے ذہنی اور جسمانی استحصال کاحق اپنے پاس محفوظ کر لیتا ہے۔ پے در پے محمو کریں کھانے اور جانوروں سے بھی بد ترسلوک بر داشت کرنے کے بعد دلی باشندوں سے بیامیدر کھنا کہ وہ وہ قت آنے پر استحصال کنندہ سے تہذیب و شاکشگی سے پیش آئیں گے فیمان کی موری قرین قیاس نہیں ہے۔ نو آبادیاتی صوب حال میں جدوجہدِ آزادی کے دوران کسی بھی طرف سے بھڑکنے والی تشد د کی کوئی چنگاری پورے ساج کو جلتے ہوئے جنگل میں تبدیل کر دیتی ہے۔ فیمان نوآبادیاتی تشد د سے تعبیر کرتے ہوئے اس سے نجات کے لیے زیادہ برے تشد د کوناگزیر قرار دیتا ہے۔

"مقامی باشندہ جو اس لائحہ عمل کو بروئے کار لانے کا فیصلہ کرتا ہے اور اس کے لیے محرک قوت بنتا ہے۔ وہ ہمیشہ تشدد کے لیے تیار رہتا ہے۔ اسے پیدا ہوتے ہی بیہ معلوم ہو جاتا ہے کہ اس کی تنگ دنیا کو جس میں قدم قدم پر بند شیں ہیں، محض محر پور تشدد کے ذریعے ہی ہدف بنایا جاسکتا ہے"(11)

فینل ایک دانشور کی حیثیت سے نہ صرف مظلوم طبقہ کے حق میں آواز بلند کر تا ہے بلکہ ردِ استعاریت کے لیے مفید مشورے بھی دیتا ہے۔ مقامی مظلوم طبقے کی ذہنیت اور اس پر مغربی اثرات کو نشان زد کرتے ہوئے وہ ڈی کولونائزیشن (Decolonization) کے مختلف مدارج بیان کر تاہے۔ جن کو مدِ نظر رکھ کر آزادی ملنے کے بعد استعار زدہ معاشرہ مضبوط بنیادوں پر استوار ہو سکتا ہے۔ اس ضمن میں استحصالی طبقے کے علاوہ ان سیاسی جماعتوں اور سیاسی لیڈروں کے کردار کا تعین کرنے کی کوشش بھی کرتاہے جنہوں نے آزادی کے بعد ایک نیعدا کے بعد ایک نئے ملک کی باگ ڈور سنجالنی ہوتی ہے۔

"اگر حکومت ملک کو اس جمود سے نکالنا اور اسے ترقی و ارتقاکی راہ پر ڈالنا چاہتی ہے تو اسے سب سے پہلے ایجنٹوں کے تجارتی حلقہ کو قومی ملکیت بنانا ہو گا۔۔۔۔ ایجنسیوں کی منڈی پر جو پہلے نو آباد کاروں کے تسلط میں تھی، اب قومی بور ژواکا

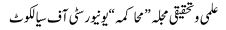


## حملہ شروع ہو تاہے اگر آپ ترقی کرناچاہتے ہیں تو آپ کوپہلے چند گھنٹوں میں ہی اس حلقے کو قومی ملکیت بنانے کا فیصلہ کرناہو گا"(12)

فینگ اس بات پر اصر ارکر تاہے کہ آزادی کے بعد ایساادب تخلیق ہونا چاہیے جونو آبادیاتی عہد کے اثرات زاکل کر سکے۔جسسے قومی تہذیب کا فروغ ممکن ہو۔ ادیب طبقہ ہی نو آزاد ملک کو اپنے ماضی کی سنہری تہذیب و ثقافت سے از سر نو منسلک کر سکتا ہے۔جو استعار کاروں کے ہاتھوں مسنح ہو چی ہوں۔وہ قومی تہذیب کی اہمیت پر زور دینے اور نو آباد کار کے بچھائے ہوئے منفی ثقافتی پہلووں کے جال سے بچنے کے تلقین کرتا ہے اور اپنی اصل ثقافتی جڑوں کی طرف مر اجعت پر زور دیتا ہے۔نو آبادیاتی عہد ایسا تاریک دور ہو تاہے جس میں تومی دانش ور اور ادیب بیک وقت دوشاختوں میں الجھ کر رہ جاتا ہے۔ تخلیق کار کے فطری اظہار کی راہیں مسدود ہو کر رہ جاتی ہیں۔ فینٹ ان کو مشورہ دیتے ہیں:

"وہ استعار زدہ شخص جو اپنے عوام کے لیے لکھنے کا ارادہ رکھتا ہے، اسے چاہیے کہ ماضی کو مستقبل کی راہیں کھولنے کے لیے دعوت عمل کے طور پر اور رجائی انداز میں استعال کرے۔۔۔۔ لہذاعوام کے ماضی کو کھو دنے اور ایسے مر بوط عناصر کی تلاش پر ہی اکتفا نہیں کرناچا ہے جو مقامی تہذیب کو جھٹلانے اور نقصان پہنچانے والی استعاری کو ششوں کا تریاق بن سکیں بلکہ ہمیں بھی مستقبل کی تعمیر کے لیے، اس زمین سے مضبوط اور آ ہی ارادوں سے کام کرناچا ہے "(13)

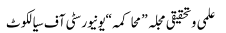
"افتاد گانِ خاک" کے آخر میں فرانزفیان نے بحیثیت نفسیات دان نو آبادیاتی عہد میں لڑی جانے والی جنگوں کے نتیج میں پیدا ہونے والے ان نفسیاتی امر اض پر بھی سیر حاصل بحث کی ہے جو استعار کار کے ذہنی اور جسمانی جر کے نتیج میں پیدا ہوتے ہیں۔ فیلن کی فکر ، نو آبادیاتی عہد میں وضع ہونے والے ان تمام ساجی ، ثقافتی ، سیاسی اور ادبی کلامیوں کی چھان بھٹک پر اصر ارکرتی ہے جن کا مقصد مقامی باشندوں کو احساس کمتری کا شکار بناکر اپنے اجارے کی راہ میں حاکل رکاوٹیس دور کرنا ہوتا ہے۔ ان کے الفاظ میں:





"آیئے ہم یورپ کی نقالی ترک کرنے کا فیصلہ کرلیں۔ آیئے ہم اپنے بازواور اپنے ذہن ایک نئی سمت میں متحد کرلیں۔ آیئے ہم اس مکمل انسان کی تخلیق کریں جسے یورپ احساس فتح مندی کے ساتھ جنم دینے میں ناکام رہاہے"(14)

فین<sup>ن</sup> مغربی نو آباد کاروں کی انھیں چیرہ دستیوں، بہیانہ مظالم اور معاشی وسائل پر اجارے کی تدبیروں کو بے نقاب کرتے ہوئے محکوم قوموں کو اپنی تہذیبی و ثقافتی جڑوں کی بازیافت پر آمادہ کرتا ہے۔ فین<sup>ن</sup> کے ہاں نو آبادیاتی فکر کازیادہ حصہ الجیریائی عوام کی آزادی اور بور پی سامراج کے خاتے کے خواب پر مشتمل ہے۔ وہ صرف فکری اور علمی طور پر ہی نہیں بلکہ عملی طور پر بھی اس جدوجہد آزادی میں شریک تھے۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے افکار پر اپنی ذات اور قومی تشخص کی گہری چھاپ نظر آتی ہے۔"افتاد گان خاک" میں نو آبادیاتی صورت حال معروضیت پر جنی ہے اور ردِ استعاریت پر بھی ہر حوالے سے گہری نظر ڈالی گئی ہے۔ اردو میں نو آبادیاتی مطالعہ کرنے والوں کے لیے فرانز فین<sup>ن</sup> کی بصیرت بقیناً فکر و فن کے نئے در سے واکرنے کا باعث بن سکتی ہے۔





## حواله جات

- 2- قیوم راجا، آزادی کی تحریکیں کیسے کامیاب و ناکام ہوتی ہیں؟، نگار شات ، مہمان تحریر، 18 اگست 2018ء
  - 3۔ ناصر عباس نیر ، نو آبادیاتی صوتِ حال کیاہے؟، مطالعۂ خاص و فکر افروز ، 03 نومبر 2016ء
    - 4۔ فرانز فیکن ،افتاد گانِ خاک، فکشن ہاوس،لاہور،2017ء ص12
    - 5۔ احد الیاس، حریت کے تین نشان، Danish.pk اپریل 2018ء
    - 6۔ اقبال احمد، کچھ فرانز فیکن کے بارے میں، سپیشل فیچر،روز نامہ دنیا،12 فروری 2018ء
      - 7- فرانز فيين ،افتاد گان خاك، فكشن ماوس،لا هور،2017ء ص34
        - 8- الضاً، ص13
        - 9- الضاً، ص47
        - 117- الضاً، ص117
        - 11 الضاً، ص 32
        - 12- الضاً، ص158
        - 13 اليناً، ص 206
        - 14 الضاً، ص 281