

محرسلیم سرور، پی ای ڈی ریس چ سکالراردو، نمل ،اسلام آباد ہور، پی ای ڈی ریس چ سکالراردو، نمل ،اسلام آباد ڈاکٹر شمینہ صدیقی ،اسٹنٹ پروفیسر شعبہ اردو، نمل ،اسلام آباد خوا تین ناول نگاروں کے ہاں تابیس کا ارتقا اور مسائل

## Evolution and problems of humanism in women novelists

## **ABSTRACT**

Novels by women novelists are the original images where women are shown in their true form. Uneducated, emotionless and full of service, a statue in the form of a robot wearing make-up walled in on the wall. It has been hung to make the room look beautiful. Ismat Chaghatai's Shaman is the character who rebelled against the patriarchal society and registered her name as the first member of the women's movement. Qaratul Ain Haider describing the male psyche through Champa. The position of women has been highlighted and the influence of women on men's minds has been described. Jameela Hashmi has portrayed Kanwal Kumari as a character who is able to please and remove the fear of men from her heart, who not only removes fear from her life, but also appears to reform many other weak-hearted women. Kanwal Kumari became the character of the women's movement who later appeared in real life in the form of Kishwer Naheed, Fahmida Riaz and many other such characters. Razia Faseeh Ahmed is the favorite novelist of the new generation. Both sides of a conscious woman have also been presented. While Saba loves Asad immensely, she also keeps a close eye on Asad's external relations.

Keywords:Feminisim,women,education, disadvantages of women, Patriarchal society

تحدید: محقق نے اپنے اس مقالے میں بیسویں صدی کی منتخب خواتین ناول نگار کے حوالے سے نسائی شعور کے نہاں اور اہم پہلوؤں کو سامنے لانے کی کو شش کی ہے۔ (ٹیٹر ھی ککیر:عصمت چغتائی، آگ کا دریا: قرۃ العین حیدر، تلاش بہاراں: جمیلہ ہاشمی اور آبلہ یا:رضیہ فضیح احمہ)۔

تابیدیت لفظ کے معانی ومفاہیم پر غور کیا جائے تو بات عورت سے شروع ہو کر عورت پر ہی ختم ہوتی ہے۔ تابیدیت میں کبھی عورت کے ذاتی شعور کی بات کی جاتی ہے ، کبھی عورت کے حقوق کی بات کی جاتی ہے اور پھر کبھی ان حقوق کے حصول کے لیے مجتمع خوا تین کے ایک ایسے گروہ کی بات کی جاتی ہے جو عور توں کے حقوق کے لیے سر گردال نظر آتا ہے۔انگریزی زبان میں



تابیعیت کے لیے Feminism کالفظ استعال کیا جاتا ہے۔مولوی فیروزالدین اپنے لغت "فیروزاللغات" میں لفظ تابیعیت کے معنی کھتے ہیں:

"تانیث (تا بین از از استان از کیر کا نقیض (۲) مونث ہونا، مونث کی علامت لگانا۔"ا۔ مولوی صاحب کے بتائے گئے اس لفظی معنی کو تعریف کی طرف لے کرجاتے ہیں۔ تابیعیت 'ایک ایسی تحریک ہے جس عور توں کی قلیل تعداد کئیر تعداد کے حقوق کے لیے آواز بلند کرتی ہے۔ میریلین فرنج نے اپنے مضمون "عورت کے خلاف جنگ ہر محاذیر" میں فیمینزم کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے۔"زنانہ پس منظر میں خواتین کے اتحاد کے ذریعے کسی بھی گروپ کی عور توں کے حالات بہتر بنانے کا نام تحریک نسوال یا فیمینزم ہے۔"ا۔" تابیعیت اُن رویوں کے خلاف احتجاج ہے جو عور توں کے حقوق کے معاطمے میں بخل کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ لفظی معنی اور تعریف میں ایک بات مشتر ک ہے کہ اس تحریک میں عورت موضوع بحث رہتی ہے۔ کسی بھی معاشر سے میں عورت کا مقام کیا ہے اور کن مقامات پر اور کن موضوعات کے تحت عورت کا استحصال ہور ہا ہے اور کن وجوہات کی بنا پر یہ استحصال ہور ہا ہے اور کن وجوہات کی بنا پر یہ استحصال ہور ہا ہے اور کن وجوہات کی بنا پر یہ استحصال ہور ہا ہے اور کن وجوہات کی بنا پر یہ استحصال ہور ہا ہے اور کن وجوہات کی بنا پر یہ استحصال ہور ہا ہے اور کن وجوہات کی بنا پر یہ استحصال ہور ہا ہے ان سب باتوں کا جائزہ تابیعیت کے تحت لیاجا تا ہے۔ سکریتا پال تابیعیت کی تعریف یوں کرتے ہیں:

"ایک ایسا تنقیدی اور نظریاتی عمل جو مر دانه پدری نظام اور جنسی امتیاز کے خلاف ہے اور جو ادب میں محض عورت یامر دکی جنس کے حوالے کو ہی اہمیت نہیں دیتا بلکہ اس کے مخصوص جذبات اور تجربات سے بھی بحث کرتاہے ""

ادب زندگی ہے اور زندگی بھی صحیح معنوں میں ادب ہی کے ذریعے نمو پاتی ہے۔انسانی زندگی کی نمو میں مر داور عورت دو پہیوں کی طرح برابر چلتے ہیں کیونکہ اگر ان دونوں میں سے ایک متضاد سمت میں کھنچنا شر وع کر دے تویہ زندگی بھی کہیں کھائی میں جاگرتی ہے۔دونوں کا کر دار مختلف اور کم و بیش ہو سکتا ہے مگر کسی ایک کو خارج از حرکت نہیں کیا جاسکتا سوہم دونوں کو لازم و ملزوم اور زندگی کی سانسوں کے لیے ضروری قرار دینے کے لیے پابند ہیں۔زندگی کی کوئی بھی سطح ہو عورت کی اہمیت سے انکار یا فرار ممکن نہیں مگر صد افسوس کہ شعور سے عاری معاشر ول میں عورت کو ابھی تک نہ تو وہ اہمیت دی گئی اور نہ ہی اس کے کسی کام کو مردکی برابری پر سر اہا گیا۔ ترتی پذیر ممالک کا ایک یہ بھی المیہ ہے کہ عورت کو جہاں آزادیءا ظہار نہیں دیا گیاوہیں اس کی بات کو دبانے کی بھی بھر پور کو شش کی گئی ہے حالا نکہ یہ سب جانتے ہیں دنیا کی آبادی کا نصف حصہ رکھنے والی یہ صنف صرف گوشت پوست کا مجسمہ بھی بھر پور کو شش کی گئی ہے حالا نکہ یہ سب جانتے ہیں دنیا کی آبادی کا نصف حصہ رکھنے والی یہ صنف صرف گوشت پوست کا مجسمہ بھی نہیں یادل بہلانے کی گھڑیا ہی نہیں بلکہ ایک جیتا جاگتا انسان بھی ہے جس کے سینے میں دل اور سر میں دماغ بھی موجو د ہے۔ ممکن

ہے اس صنف کے دل و دماغ کی قوتِ محسوس اور قیتِ بر داشت اپنے مرِ مقابل صنف کے بر ابر نہ ہو مگر ہے قوضر ور۔عورت کی قدرو قیمت کے حوالے سے سیماصغیر اپنی کتاب "تابیعیت اور ار دوا دب روایت، مساکل اور امکانات" میں لکھتی ہیں:

" دنیا کی نصف آبادی کی نما کندہ، عورت کی اہمیت وافادیت کو نظر انداز کرنا آج کے دور میں
اور بھی مشکل ہے۔ دنیا کی تمام ترتر قیات میں کاندھے سے کاندھا ملا کر شریک رہنے والی صنف
نازک کی معاشرہ سازی اور دنیا کی ترقی میں براہ راست سے زیادہ بالواسطہ خدمات ہیں جن سے
چشم پوشی اختیار کرناصار فیت کے اس دور میں تقریباً ناممکن ہے۔ اگر ایسا ہوتا ہے توبیہ عمل نصف
آبادی کے ساتھ مہذب زمانے کی شدید ظلم وزیادتی کے متر ادف ہوگا" م

محولہ بالا اقتباس میں اہمیت وافادیت سے انکار ممکن نہیں، کی بات کی گئے ہے حالا نکہ میں سمجھتا ہوں کہ شعوری طور بسماندہ ممالک میں توابھی تک عورت کو اس کے اصل مقام کے ساتھ تسلیم ہی نہیں کیا گیا، ضرورت اس امرکی ہے کہ عورت کے حقیقی مقام کو تسلیم کرکے اس کی کاوش کو سر اہا جائے اور اسے آزادیء اظہار اور تحفظ کا ملہ عطا کیا جائے تاکہ وہ بھی خود کو اس معاشر سے کا ایک جیتا جا گتا انسان سمجھ کر اپنا کر دار اداکر سکے۔ پدر سری معاشر سے نے عورت کو اس کا حق دینے کی بجائے اس کی آواز کو دبانے اور چینیا وولف چھپانے کے لیے زندگی کی حقیقی اور فرضی کہانیوں میں اس کے کر دار کو پھونک بھر اکھلونا بناکر پیش کیا ہے، اسی لیے ورجینیا وولف نے کہا تھا عورت نے اپنے حق کے لیے ویسالکھا جیسا اسے لکھنا چا ہے تھا۔

عورت ذات کو گھر کی چارد بواری کے اندر رکھا گیا تو ایک رکھیل کے طور پر اورا گرباہر نکالا تو پھر بھی بدنام زمانہ بنادیا گیا۔ عورت کے جھے میں جو محرومیاں یا مجبوریاں آرہی تھیں ان میں سے سر فہرست اعلی تعلیم سے محرومی اور اور ایک خاندان کی محکومی اور اس بے بس عورت کے بہو کے روپ میں تو ابتدائی چندسال کسی شدید جرم کاار تکاب کرنے والے قیدی کی طرح کٹتے تھے مگر جو نہی بچے بڑے ہو جاتے تو وہ ایک بے بس مال بن جاتی۔ عورت جب اس ماحول سے تنگ آگر ساج کے خود ساختہ رسم وروائی اور پابندیوں کے خلاف بغاوت کرتی اور گھر سے باہر قدم رکھی تو گھر سے باہر بھی مرد کی ذات ہی غالب تھی وہ بھی عورت کو زر خرید غلام کی صورت میں ہی دیکھنا پیند کر تا۔ اس صورت میں یہی عورت گھر سے باہر کبھی کسی کمپنی کے اشتہار میں نیم برہنہ نظر آتی ہے تو کبھی ایک گالی کی صورت میں بھی خورت کو جب ساج میں ایک گالی ایک طور پر جانی جاتی۔ اس عورت کو جب ساج میں ایک گالی کے طور پر جانی باتی اور ادب نے عورت کی آواز کو معاشر سے کے طور پر جانا گیا اور بجامقام دینے سے انکار کیا گیا تو پھر عورت نے اپنی آواز بلند کی اور ادب نے عورت کی آواز کو معاشر سے کے طور پر جانا گیا اور بجامقام دینے سے انکار کیا گیا تو پھر عورت نے اپنی آواز بلند کی اور ادب نے عورت کی آواز کو معاشر سے کے طور پر جانا گیا اور بی بی بی ایک گالی ہر کونے کے درے تک پہنچانے کے لیے اہم کر دار ادا کیا۔

اردوناول کی بات کی جائے تو تاریخ نے یہ سہر اڈپٹی نذیر احمد کے سرباندھاہے۔ ڈپٹی نذیر احمد کاکام اس لحاظ سے اہم ہے کہ انھوں نے داستان میں عورت کے تخیلی کر دار کوناول میں لاکر حقیقت کا جامہ پہنادیا مگر ان کے ہاں جو کمی نظر آتی ہے وہ یہ ہے کہ انھوں نے عورت کی تعلیم کو تربیت سے جوڑ کر خانگی فرائض کارخ زیادہ واضح کر کے دکھایاہے مگر عورت کو ایک جیتا جاگتا اور مجسم انسان جو معاشر ہے میں فرائض اداکر نے کے معاملے میں توازل سے سرگر دال ہے مگر اپنے حقوق کے لیے ہر دور میں سائل، مظلوم اور متقاضی نظر آتا ہے کو دکھانے کی زیادہ ضرورت تھی جس میں وہ قدر سے کاہل نظر آتے ہیں۔ اردوناول کی ابتد ااور عورت ذات کو پری پیکرسے نکال کر گوشت پوست کا انسان دکھانے کے حوالے سے ڈاکٹر عقلہ جاوید اپنی کتاب "اردوناول میں تابیسیت دمیں کھتی ہیں:

"یہاں تک کہ ۱۸۵۷ء کے قریب قریب داستانوں کا زمانہ اختتام پذیر ہوااور تخیل کی جگہ حقائق نے لے لی۔ سائنسی اور صنعتی دور میں داستانوں کو قصہ پارینہ بناکر ناول یعنی جدید قصے کو آبیاری بخشی۔ شہزادی کی جگہ نذیر احمد کی اصغری اور کبری نے لیا۔ یہ عجیب اتفاق ہے کہ شاعری کی طرح ناول بھی دلی اور کھنوسے متعلق رہا" ۵

انگریز کی برصغیر آمدسے اس خطے کی عوام میں تعلیم کا شعور بیدار ہوا۔انگریزنے کس قسم کی تعلیم کارواج ڈالا اور کس قسم کا نصاب تشکیل دیااور اس تعلیم پالیسی کے پیچے انگریز کے مقاصد کیا تھے یہ ہماراموضوع نہیں مگر انگریز کی آمد اور مشرق میں تعلیم کا نصوص کارواج کی ایک ذیلی شاخ "عور توں میں تعلیم کا شعور" ہماراموضوع ہے۔ سر لار ڈڈلہوزی نے برصغیر میں عور توں کی تعلیم پر خصوصی توجہ دی۔ اس کوشش کی وجہ سے عور توں کی تعلیم کا تصور ایک تہذیب سے نکل کر دوسری تہذیب کی تعلیم تک جا پہنچا مطلب عور توں نے مشرتی تصورات کے ساتھ ساتھ مغربی تصورات کے بارے میں بھی شدیدھ حاصل کر لی۔ تعلیم کے لفظی معنی ہی شعور و آگی حاصل کی کہ حقوق و فرائض کے معاملے میں بھی خاصا شعور حاصل کر لیا۔ اسی شعور نے عور توں میں اعلی تعلیم کے جذبات پیدا کیے ، ساجی مقام و مرتبے میں مردوں کی برابری کا تصور بخشا، مالی طور پر کرلیا۔ اسی شعور نے عور توں میں اعلی تعلیم کے جذبات پیدا کیے ، ساجی مقام و مرتبے میں مردوں کی برابری کا تصور بخشا، مالی طور پر نور کفیل اور مضبوط گھرانے کی بنیاد کے کلیے عطاکیے اور مرد کی ظلم وزیادتی کے خلاف آواز بلند کرنے کا حوصلہ عطاکیا۔

خواتین ناول نگاروں کی بات کی جائے تو انھوں نے بھی ابتد ائی دور میں توڈپٹی نذیر احمد اور علامہ راشد الخیری کی تقلید میں اصلاحی ناول کھے،اس کی پہلی مثال رشید ۃ النساء کا ناول "اصلاح النساء"،اس کے بعد اکبری بیگم نے والدہ افضل علی کے نام سے اپنا ناول "گوڈر کا لال" لکھ کر شائع کر وایا۔اس ناول میں عورت کے ساجی مقام کے اتار چڑھاؤ کو بیان کیا گیا ہے۔عباسی بیگم کا

ناول"زہر ابیگم" جس میں انھوں نے بے جوڑ شادی کو موضوع بناکراس کے کربناک انجام کو بھی دکھایا ہے۔ حجاب امتیاز علی تاج نے اپنے ناول" نامل محبت" میں زہر ابیگم سے ملتے جلتے قصے کو بیان کیا ہے جس میں بچپن کی منگنی، ناپسند اور چھوٹی عمر کی شادیوں کو بیان کیا ہے۔ فسانہ خور شیدی، حجاب النساء اور نذر سجاد ظہیر کے ناول"کنیز" میں بھی عور توں کو جدید تعلیم اور پیشوں کی رغبت دی گئی سے۔ یہ تو ابتدائی دور کے ناول تھے مگر ہماراموضوع عصمت چنتائی کی قبیل کے ناول نگاروں سے شروع ہوتا ہے۔

عصمت چغتائی نے انگریزی اوب کو بھین سے ہی اپنے شوق مطالعہ کاروزینہ بنالیا تھا،گھر کے ماحول میں بھی بڑے بھائی سے اور اس طرح بھین اور جوانی میں جنس مخالف کے ساتھ وقت گزار کران کی فطرت کو پڑھنے اور گھر سے باہر کے ماحول کو سیجھنے کا خوب موقع ملا۔ سب سے پہلے خود گھر کی چار دیواری سے باہر من مرضی کی اور انگریزی ادب پڑھا اور اس کے ترجمے کیے، پھر اپنے کو جہ موقی گا دبی ہوئی آواز کو اپنے ناولوں اور افسانوں میں ایسی دیدہ دلیری سے بیان کیا کہ اس معاشر ہے کی ہر خاتون خود سر اور باشعور نظر آنے لگی۔ عصمت چغتائی نے عورت کو وہ آواز عطاکی کہ جس کے پیچھے ضمیر کی بہادری اور خود آگہی کا نشہ تھا۔ شمن نے اعجاز کو بین میں 'اجو'کی صورت میں دیکھا تھا اور اب چچا کی دولت پاکر اجو سے اعجاز اور لاڈلا اعجاز بنے والے اس شخص کو صرف شمن کی اس خاند ان لاڈلا اعجاز مان سکتا تھا مگر شمن نے اس بات کو نہ صرف ماننے سے انکار کر دیا بلکہ فطرت کے بھی خلاف قرار دیا۔ شمن کی اس خوبی کو عصمت چغتائی'' ٹیر ھی لکیر'' میں یوں بیان کرتی ہیں:

"شمن کا جی چاہتا کہ کوئی اعجاز کو اس کی پر انی تصویر دکھا کر اُسے وہ غلاظتیں بھی یاد دلائے جو وہ پیچھے چھوڑ آیا تھانہ جانے لوگ اپنے ماضی کو کس طرح اس قدر آسانی سے جھٹک کر آگ بڑھ جاتے ہیں، اُسے ان لوگوں سے سخت نفرت تھی جو پہلے والے غریب بدوضع اور کم عقل اجو کو بھول کر اس نئے انسان کی آؤ بھگت کرنے لگے تھے، وہ اسے کیسی کیسی حقارت بھری گھو کریں مار چکے تھے مگر آج اس پر فدا تھے، وہی مجھلے بھائی جن کے سامنے وہ ناک پکڑ کر اٹھک بیٹھک کر چکا تھا اُسے موٹر میں لیے گھومتے" ۱

پدرسری معاشرے میں اپنا آپ منوانا بھی عورت ذات کے لیے کسی چیلنج سے کم نہ تھا۔ اپنی ذات کو منوانے کے لیے عورت نے سب سے پہلے اپنے آپ کو مر د کے شانہ بشانہ کھڑ اکیا، جب عورت مر د کے برابر کھڑ اہونے میں کامیاب ہو گئی تو پھر اس نے اپنی زندگی کو مر د کی عینک سے دیکھا اور غور کرنے پر معلوم ہوا کہ زندگی کے بہت سے شعبے ایسے ہیں جہاں بہت ہی محنت در کار ہے تاکہ عورت ذات کا بھی علیحدہ سے ایک نام ہواور اسے بھی زندگی کے شعبوں میں اس کے نام کے ساتھ مر د سے الگ شاخت

ملے۔ شمن کا کر دار بھی ایسی ہی خواتین کی عکاسی کرتا ہے جو اعلیٰ اور جدید تعلیمی اداروں میں تعلیم حاصل کر کے اپناایک الگ مقام
بناتی ہیں اور معاشر ہے کی فرسودہ روایات کو غلط قرار دینے کی ہمت پیدا کرتی ہیں۔ عصمت چغتائی کے نسائی کر دار معاشر ہے کی سکہ
بند روایات سے ہر موڑ پر انحر اف کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ عصمت کے کر داروں کے حوالے سے ڈاکٹر وزیر آغالکھتے ہیں:
«عصمت چغتائی کے بیشتر کر داروں کے پس منظر میں ایک ایسی عورت موجو دہے، جو گھر کی
مشین میں محض ایک بے بنام ساپر زہ بن کر نہیں رہ گئی بلکہ جس نے اپنے الگ وجو د کا اعلان کرتے
ہوئے۔ ماحول کی سکہ بند قدروں اور رواجوں کو اگر منہدم نہیں کیا تو کم از کم لرزہ بر اندام ضرور
کر دیاہے "ک

قرۃ العین حیدر نے اپنے ناول "آگ کا دریا" میں بنیادی طور پر تاریخی واقعات پیش کیے ہیں گر بعض مقامات پر عورت کی نفسیاتی فطرت کو پیش کیا ہے۔ عورت اور مر د کے تعلق کو ایسے مکالمات کی صورت میں بیان کیا ہے کہ جہال سے دونوں کی فطرت کا فرق واضح ہو جاتا ہے۔ عورت جانتی ہے کہ مر د مجھے جو سمجھ رہا ہے وہ میں نہیں ہوں اور جو میں اسے سمجھانا چاہتی ہوں وہ سمجھ نہیں سکتا۔ مر د عورت کے معاملات میں بعض او قات جان ہو جھ انجان بن جاتا ہے جس سے عورت کو اذبیت بھی پہنچتی ہے۔ قرۃ العین حیدر نے "آگ کا دریا" میں ایک مقام پر گوتم نیلمبر اور نرملا کا مکالمہ کرواتے ہوئے لکھا ہے کہ اصل بات یہ ہے کہ عورت کی حقیقت سے مر دلاعلم ہوتا ہے اور پھر اسی لاعلمی کی بنا پر اس کے خوابوں کو چور چور کر تا ہے اور عورت ذات کو اپنے قریب ترین مر دسے بھی اصل ڈرلاعلمی کا ہوتا ہے جس کی صورت میں اسے کسی نہ کسی اذبیت کا سامنا کرنا پڑھاتا ہے۔ قرۃ العین حیدر لکھتی ہیں:

"میں نے ایک مرتبہ نر ملاسے پوچھاتھا: رانی بی بی با محصیں ڈر کا ہے کا ہے ، نر ملانے جو اب دیا تھا کہ میں اپنے خو ابوں کو اس سے بچاناچا ہتی ہوں۔ وہ میر بے خو اب جانتا ہے۔ کتنی ہنسی کی بات ہے کہ نر ملا کے خو اب اب اس کے پاس ہمیشہ کے لیے محفوظ ہیں۔ گوتم بالآخر لاعلم رہا۔ ہم لاعلمی میں پیدا ہو کر لاعلمی میں زندہ رہتے ہیں اور اسی میں مرجاتے ہیں۔ یہی اصل سد سانت ہے "

عصمت چغتائی اور قرق العین حیدر کے نسائی شعور کی بات کرتے ہوئے فاطمہ حسن کہتی ہیں کہ ان خواتین ناول نگاروں نے خواتین پر اصل شعور کے درواکیے ہیں اور سوچ کے انداز کو جہاں وسعت بخشی ہے وہیں جرات کا پروانہ بھی عطاکیا ہے۔گھر کی قید



میں بند اور مغلوب نوا تین کونہ صرف نو د آگہی بخشی ہے بلکہ معاشر ہے کاسر گرم رکن بننے کے لیے تعلیم کے میدان میں قدم رکھنے بھی سکھائے ہیں۔ فاطمہ حسن" ٹیڑھی لکیر" اور" آگ کا دریا" کے حوالے سے اپنی کتاب "فیمنزم اور ہم" میں لکھتی ہیں:

"عصمت چغتائی اور قرق العین حیدر کے ناولوں اور افسانوں نے قار کین اور ناقدین پر مطالعے

کے نئے باب کھولے۔ عصمت چغتائی کا ناول" ٹیڑھی لکیر" اور فسانہ" کاف " نسائی اظہار

کی بہت واضح مثال ہے۔ ٹیڑھی لکیر میں عصمت چغتائی نے بہت جرات سے اس نسائی شعور کا

کا نظہار کر دیا ہے جو اس وقت تک نظر انداز ہو تارہا ہے۔ اسی طرح قرق العین حیدر کا ناول" آگ

کا دریا" ایک ایساناول ہے جو پوسٹ ماڈرن فیمعسٹ نقادوں کے مطابق جن میں ژولیا کر سٹیوا

کا دریا" ایک ایساناول ہے جو پوسٹ ماڈرن فیمعسٹ نقادوں کے مطابق جن میں ژولیا کر سٹیوا

جمیلہ ہاشمی نے ایسے خواتین کر داروں کو اپنے ناولوں میں جگہ دی ہے جو مشرقی تہذیب کے عکاس ہونے کے ساتھ ساتھ موجت سے بھر پور، عقل کا مثالی نمونہ اور بہادری کی زندہ مثال نظر آتے ہیں۔ محبت عورت کی فطرت میں خدانے رکھ دی ہے مگر مر د بعض او قات ایسانابلد ثابت ہو تا ہے کہ اس خداداد تحفے کو تلاش کرنے میں ناکام رہتا ہے۔ ہمارے ہاں ایک غلط روایت قائم ہے کہ عورت بزدل ہوتی ہے یہ بات جمیلہ ہاشمی غلط ثابت کرتی ہیں ،عورت جہاں نرم دل ہے وہیں پتھر دل بھی بن سکتی ہے جس کو وہ اپنا مجازی خداما نتی ہے اس کے خوف کو دل سے زکال باہر بھی کرتی ہے:

"میں حیران تھا یہ کون سی قوت تھی۔ جس نے اس عورت کے دل سے خوف جیسی چیزیں نکال دی تھیں۔ میں ایک اجنبی رات کے اند ھیرے میں برستی بارش میں بھیگتا ہوااس کے گھر آیا اور وہ یوں بیٹھی تھی گویا اسے میر سے وجو دسے اور اس نثر سے جو مر دکی فطرت میں ہے بالکل کوئی علاقہ نہیں "۱۰

یمی وہ بنیادی مسلہ ہے جس کا تانیشیتی تحریک کے تحت اکثر تذکرہ کیا جاتا ہے کہ مرد سمجھتا ہے کہ اس کارعب ہونا چاہیے ،اس کی شخصیت کوعورت پر ایک برتری حاصل ہونی چاہیے اور اس کاحق عورت پر برابری کا نہیں بلکہ ایک آقا کا ساہونا چاہیے۔ یہی وہ مسائل ہیں جو مرد اور عورت پر مشتمل اس معاشر ہے کو پر سکون نہیں بننے دیتے بلکہ ایک جنگی میدان کی سی ہلچل عطا کرتے ہیں۔ مذکورہ بالا سطور میں اسی بات کا ذکر کیا جاچ کا ہے عورت محبت کا پیکر ہے اسے اسی مرکز میں محصور رکھا جائے مگر مردا پنی



جبلت سے مجبور جب اس پر برتری جتاتا ہے یاستم ڈھاتا ہے تو پھریہ صنف نازک جری سپاہی کا ساروپ دھار کر مر د کاخوف دل سے مٹا ڈالتی ہے:

"مرد کی فطرت ہے ناعورت کے خلاف فوراً کہانیاں ترتیب دیتا ہے۔ مرد کادل بہت چھوٹا ہے۔ وہ اپنے مقابلے میں کسی کولانالیند نہیں کرتا۔ اپنی راہوں پر اکیلا چلنا اسے بھلالگتا ہے۔ آج تک اپنے آپ کو کنول کماری کے واحد اور عزیز ترین دوستوں میں سے سمجھتار ہاہوں۔ مجھے معلوم ہے وہ اپنے محکمے کے لوگوں اور ملنے والوں سے بہت اچھی طرح پیش آتی ہے"ا ا

مرد کی اسی جبلت کی وجہ سے عورت ذات نے پدر سری معاشر ہے کے خلاف آواز بلند کی اور خود پر باغی کا لیبل لگوایا مگر اس میں بغاوت کی کوئی بات نہیں ہے وقت کی ضرورت تھی کیونکہ جب کسی کو حق سے محروم کیا جاتا ہے تووہ آخر ایک دن خاموشی کا تانتا ضرور توڑ تا ہے۔اردوادب کی خواتین ناول نگار نے عورت کو سکول کی پڑھائی سے لے کر گھر چلانے تک کے معاملے میں ایسا شعور بخشاہے کہ اب وہ خود سر اور خود آگاہ بن چکی ہے۔عورت نے کرب کا ایک طویل دور گزارا ہے اور مرد نے بھی حکمر ان بن کر عورت پر حکمر ان کی ہے۔اس موضوع پر تلاش بہاراں کا ایک اقتباس ملاحظہ کیجیے:

"اگر عورت مردسے گھبر انے لگے اس سے چھپنے لگے تو مردا پنے آپ کو باد شاہ بنالیتا ہے۔اس کی بے بسی اور کمزوری کو محسوس کر کے اور بھی مطمئن ہو تا ہے۔اور اگر عورت کمزور نہ ہو تو دیو تا بھی گھبر اجاتے ہیں۔ حیرت انگیز طور پر مطمئن کنول کود کھے یورپ کے ساحلوں پر گھومنے والے بیہ تمام بڑے بڑے آدمی ذراغیر مطمئن سے ہو گئے "۱۲

عورت ذات تب ستم کا شکار ہوتی ہے جب اپنا حق لینے سے بھی ڈر جاتی ہے اور مر د حضرات حق بات سننا بھی اپنی شان کے خلاف سیجھنے لگتے ہیں۔ عورت ذات کو بھی مر د حضرات سے ڈرنے کی بجائے خود سر اور خود آگاہ ہوکر آگے بڑھنے کا سوچناچا ہیے۔ عورت کو مر دسے زبانی مقابلہ کرنے کی بجائے عمل کے ذریعے برابری کے درجے کے حصول کا ثبوت دیناچا ہیے، جب عورت عمل کے ذریعے تعلیم سے لے کر کاروبار تک مر د کی برابری میں آجائے گی تو مر د حضرات عورت ذات کو نہ صرف اس معاشرے کااہم رکن تسلیم کریں گے بلکہ اس کی اہمیت کا قرار کرنے پر مجبور بھی ہوں گے۔

" د نیامیں متضاد عناصر ایک دوسرے کے قرب سے ہی بھڑک اٹھتے ہیں۔ پانی کو قریب پاکر آگ اور بھڑ کتی ہے، سیاہی کو دیکھ کر سفیدی اور تن دہی سے چپکتی ہے۔۔۔اور وہ کیا کہہ رہا



تھا، عورت کا ایک ہی مصرف ہے ، کیا ہے وہ ؟ اوہ وہ یہی مصرف، جو تم نہیں سمجھتیں ، وہ ہمیشہ یہی کہتا کہ عورت مر دکی دل چپپی کے لیے پیدا کی گئی ہے "۱۳

مر دعورت کی برابری کو تسلیم کرنا گواراہی نہیں کر تاوہ سمجھتاہے کہ عورت صرف ایک جسمانی لذت کی چیز ہے اور اسے اس مقصد تک ہی خورت کو جسمانی لذت کی چیز پاکر ایک پر اس مقصد تک ہی خود کو محدود رکھنا چاہیے۔ مر دکی فطرت میں لالچ بھی اس قدر ہے کہ عورت کو جسمانی لذت کی چیز پاکر ایک پر اکتفا بھی نہیں کر تاجب بھی اسے موقع ملتاہے یاایک سے دل بھر جاتا ہے تو دوسرے چہروں کی طرف جاتا ہے۔ رضیہ فصیح احمد اپنے ناول "آبلہ یا" میں اس بات کی طرف یوں اشارہ کرتی ہیں:

"دفعتاً ڈھلائی پرسے دوسائے آہت ہو آہت ہوئے ہوئے دکھائی دیے موس ہوگئ۔ وہ دیکھتے دیکھتے ایک کوارٹر کی طرف مڑگیا۔ دوسر ااس طرف آنے لگا۔ کوارٹر کی طرف جانے والے سائے کو وہ پہچان گئی۔ وہ سیاہ لبادے والی خوبصورت عورت تھی۔ دوسر ا سایہ اسد تھا۔ بر آمدے میں صبا کو دیکھ کر وہ ٹھٹک گیا۔ اند ھیرے میں بھی صبانے اس کے بدلتے ہوئے رنگ کو محسوس کیا۔ پھر سنتھل کر بولا۔ یہاں کیوں کھڑی ہو؟"ما

مرد حضرات کی جہاں باقی عادات عورت کے خلاف اپنی جگہ پر صادق ہیں وہیں جسمانی حرص کی عادت بھی عورت کی فطرت کے خلاف ایک اورز ہر ہے۔ عورت ذات جہاں مرد کی بہت می ناانصافیوں پر خاموش رہتی ہے وہیں اس شدت کی چوٹ کو برداشت کرنے سے قاصر نظر آتی ہے۔ عورت کی عینک سے اس مسئلے کودیکھا جائے تو اس پدر سری معاشر ہے میں 'تابیعیت کو سب سے زیادہ ہواد سے والا یہی مسئلہ ہے جس نے عورت کو اس قدر مجبور کر دیا کہ وہ آواز اٹھائے بغیر نہ رہ سکی۔ مگر مرد حضرات اس طرح کے میں گھڑت تھے عورت کے سامنے پیش کر کے خود کو پاک صاف بنانے کی جبر پور کو حشش کرتے ہیں۔ یہاں بھی مسئلہ مرد حضرات کی انا، برتری، حرص اور خود کو دما فی طور پر اعلی ثابت کرنے کی ناکام کو حشش تھا جس نے عورت ذات کے دماغ میں خاموش جنگ کو مرد کی شکست کی صورت میں نافذ کر دیا۔ مرد کے خیال میں عورت ذات میں خاموش جنگ کو مرد کی شکست کی صورت میں نافذ کر دیا۔ مرد کے خیال میں عورت ذات میں نافذ کر دیا۔ مرد کے خیال میں عورت ذات سے الگ اس کا کوئی مقام نہیں۔ قرة العین حدر "آگ کادریا" میں گوتم نیلم اور جہا کی گفتگو کا یوں نقشہ تھینچتی ہے:

"پھر وہ سوچتا تھا:عورت جو دیبی ہے۔ ککشمی۔ گوری۔اوما۔جوماں ہے اور بہن اور بی بی اور بیٹی ۔اسے طوا کف نہیں ہوناچا ہیے۔یہ بڑی زیادتی ہے۔ پھر اسے خیال آیا: کہا جاتا ہے کہ عورت



تو محض دُ کھ سہنے کے لیے ہی بنائی گئی ہے۔اس میں عورت کی عظمت ہے۔ جس کی ساری عمر مر د
کی مٹہل کرنے میں بیت جاتی ہے اور پھر بھی مر داس سے خوش نہیں ہوتے۔ پق ور تاعور تیں بال
ور هوائیں۔ یتیم لڑ کیاں جن کو ورثہ نہیں ماتا۔ عورت جو گائے کی طرح بے زبان ہے،جو ستی ہو کر
جل مرتی ہے کہ اسی میں اس کی شان ہے "18

عورت کی قدر اس کی جائیداد میں ہے اس کے رشتے میں یا ازلی مقام میں نہیں کیونکہ مرد عورت کے حسن کو تب تک احترام بخشاہے جب تک وہ جو ان ہے مگر دولت کی وجہ سے عورت کو بڑھا پے میں بھی عزت واحترام کی نگاہ سے دیکھتا ہے۔ عورت کے ہر مقام و مرتبے سے محرومی کی ایک وجہ یہ بھی ہے ہر مقام و مرتبے سے محرومی کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ مقام و مرتبے سے محرومی کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اس عورت کے سامنے تعلیم یافتہ اور باشعور ساخ نہیں بلکہ ہو س کا پجاری ساخ ہے جو بھی عورت کے بدن کو اپنی ہو س کا نشانہ بنا تا ہے اور بھی دولت میں اپنااطمینان ڈھونڈ تا ہے۔ مرد حضرات نے اس معاشر ہے کو جنگل اور خود کو صیاد اور عورت اور دولت کو اپنا صید سمجھ رکھا ہے تو پھر عورت کیسے تو قع کر سکتی ہے کہ اس کی عزت محفوظ ہو اور مقام و مرتبہ قائم و دائم رہے۔ موجودہ ساخ کی عکاسی کرتے ہوئے قرۃ العین حیدر مذکورہ بالاناول کے ایک اور مقام پر لکھتی ہیں:

"شہنشاہی اور جاگیر دارانہ سماج میں عورت کو آزادی محض اسی وقت میسر ہوتی ہے جب وہ بازار میں آکر بیٹھ جائے۔ تب اس کو عزت بھی ملتی ہے اور دولت بھی پھر اس کے لیے شعر وشاعری کرنا بھی جائز ہے لکھنا پڑھنا بھی۔ورنہ علحدہ سے اس کی کوئی حیثیت نہیں۔ چمپابائی اس نظام کی پرور دہ ہے "۱۲

پدرسری معاشرے میں جب جاگیر داراور شہنشاہی طبقے غالب ہوتے ہیں توعورت کے جوروپ سامنے آتے ہیں ان میں سے ایک طوا نف کاروپ بھی ہے۔اس روپ کو بیہ طبقہ عزت بھی دیتا ہے اور اس کا من چاہا مقام بھی مگر اس صورت میں عورت لفظ کی ہی تو ہین ہے۔عورت کا اصل مقام مر د کے دل میں اور ساج میں آزاد رہنے میں ہے۔یہ آزادی جسم کے غلط استعال کی آزادی نہیں بلکہ ذہنی سوچ کی آزادی ہے یعنی کہ وہ بھی ساج کے باقی آزاد رارکان کی طرح آزاد رہے اور آزاد سوچ مطلب جس طرح نہیں بلکہ ذہنی سوچ کی آزادی ہے مشاق احمد وانی اپنی چاہے تعلیم حاصل کرے اور ساج میں اپنی آواز کی وقعت پیدا کرے۔عورت کی مکمل آزادی کے حوالے سے مشاق احمد وانی اپنی کتاب "اردوادے میں تاریب سے بین کھتے ہیں:

"عور توں کی مکمل آزادی کے لیے مغربی خواتین نے ایک کنونشن convention بلائی جہاں

عور توں کے لیے بیہ مانگ رکھی گئی کہ انہیں مکمل آزادی حاصل ہونی چاہیے مکمل آزادی سے بیہ مراد تھا کہ انہیں مر دوں کی طرح تعلیم میں برابر کا در جہ حاصل ہو۔ مذہبی واعظ کرنے کا حق حاصل ہو۔ اس کنونشن میں بیہ بات بھی اہم تھی کہ عور توں کو مر دوں کے مساوی حقوق دسے مہائیں اسی کنونشن میں اس بات کا بھی انکشاف کیا گیا کہ عہد قدیم سے ہی ہمارے معاشرے میں عور توں کے لیے مساوی مقام جیسی آواز اٹھی رہی ہیں۔ انہوں نے مر دوزن کے رشتوں کے امتیازات کے خلاف آوازا ٹھائی اور اعلانیہ طور پر بیہ کہا کہ عورت کی خود مختاری اور مکمل آزادی کے مطالبے سے ہی فرسودہ اخلا قیات اور مردانہ جابر انہ افتدار کے دقیانوسی نظام کا خاتمہ ہو سکتا ہے "کا

انیسویں اور بیسویں صدی نے خواتین کو اتنا شعور بخشاہے کہ وہ اخلاقیات اور فرسودہ روایات میں فرق کرنے کے قابل ہوگئی ہیں۔ یہ بالکل دن اور رات کے فرق کی طرح عیاں ہے کہ اخلاقیات کے ضمن میں انہیں کیا کیا کرنا ہے اور ان خدمات کے بدلے میں انہیں کون سے حقوق حاصل ہیں۔ خواتین کو اسلام نے برابری کاحق دیا ہے تو پدر سری معاشرہ ان سے یہ حقوق ساجی روایات کی اوٹ میں کیسے چھین سکتا ہے! عورت عمر کے ہر زینے پر محبت کا پیکر اور فرائض سے عہدہ بر آ ہونے کا مثالی نمونہ نظر آتی ہوئے مگر ہر موڑ پر اس کے حقوق کے معاملے میں مر د حضرات آ نکھ چراتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ انہی وجوہات کی بنا پر عورت نے پدر سری معاشرے کے خلاف آ واز اٹھائی اور مکمل آزادی کی مانگ کی۔ پدر سری معاشرے کی اس غیر منصفانہ روش کے خلاف پہلے عہد سری معاشرے کی اس غیر منصفانہ روش کے خلاف پہلے عورت نے بیز اربی کا ظہار اور پھر تازہ اور اکتائے ہوئے اذبان نے اس بیز اربی کو تحریک میں بدل دیا۔ سیماصغیر کاصق ہیں:

"عورت کولا شعوری طور پراحساس کمتری میں مبتلا کیا۔ اس عمل نے تفریق کی دیوار کواونچا
کیا۔ ستم یہ ہوا کہ فریق ثانی نے سخت قدم اٹھانے کی بجائے صبر و مخل اور اطاعت و فرما بردا
ری کا ثبوت پیش کیا۔ اس امید کے سہارے کہ آنے والے کل میں حالات بدل جائیں گے۔
حالات بدلے مگر مزاج، نیت اور خصلت نہیں۔ نیتجناً ساتھ جانے والی شریک سفر ذہنی
طور پر دور ہوتی چلی گئی۔ اضطراری کیفیت نے رفتہ رفتہ اسے احساس کمتری میں مبتلا کیا جس
کے سبب بچیوں کی تربیت میں جنسی تفریق کے مراحل بالواسطہ طور پر مر داساس ذہنیت کا
اظہاریہ بن گئے۔ صدیوں بعد جب اس جانب توجہ دلائی گئی تورد عمل نے باغیانہ شکل اختیار
کرلی جسے ادبی پیرائین میں تاہید سے جانا گیا" ۱۸

کوئی بھی تحریک ایک دن میں وجود نہیں پاتی اور زیادہ تر تحاریک کے پیچھے وجوہات بھی ایک سے زیادہ ہوتی ہیں۔ <sup>تا</sup>بیبیت کی تحریک کو بھی درج بالا وجوہات کے تناظر میں دیکھا جائے تواس کے پیچھے بھی صدیوں کاسفر اور ایک سے زیادہ وجوہات ہیں جنھوں نے خواتین کو مجبور کیا کہ وہ دلی جذبات کو زبان پر لائیں اور الفاظ کی صورت عطا کریں۔ تلبیبیت کی تحریک کے پس منظر میں جو وجوہات تھیں ان میں سے زیادہ تر کادرج بالا سطور میں ذکر کیا جاچکا ہے تاہم کچھ ایسی وجوہات بھی ہیں جن کا تعلق مادی حالات سے منسلک ہے۔شادی کے بعد کی پرسکون زندگی کا تعلق مادی حالات سے ہے اگر مالی طور پر اچھے حالات ہیں تو اس جوڑے میں ایگا نگت بڑھے گی اور بچوں کی پرورش بھی اچھی ہو گی اگر مر د کی مالی حالت ٹھیک نہیں یامر دکسی اور وجہ سے عورت کو مادی آسا کشات فراہم کرنے میں ناکام ہے تو بھی نفرتیں جگہ پائیں گی اور گھریلو حالات خراب ہوں گے۔ تانیشیتی تحریک کی سر گرم خواتین کی روداد سنی جائے تواس میں اچھی خاصی تعداد میں شادی شدہ خواتین نظر آتی ہیں جو گھریلو حالات میں پریثان نظر آتی ہیں مطلب گھر کے ذمہ دار مر د (خاوند)ان کی مالی ضروریات کا خیال نہیں رکھتے اور اس وجہ سے وہ بغاوت پر اتر آتی ہیں۔اس بات کا باریک بنی سے حائزہ لیا جائے توبہ بات حقیقت کے قریب ترین نظر آتی ہے کیونکہ کسی بھی عورت کوبیوی بناکر گھر میں لے آنایااس کواپنے مجاز سمجھناہی کافی نہیں ہو تابلکہ اس کی مالی ضروریات کا خیال رکھنا بھی انتہائی ضروری ہے ،ہر مذہب کی طرح اسلام نے بھی اس بات پر بہت زیادہ توجہ دی ہے اور مر د حضرات کو اس بات کا پابند بھی قرار دیا ہے۔ جس خاتون کو مالی سہولت میسر نہیں ہوتی وہ مر د سے بغاوت کے ساتھ ساتھ اولا دسے بھی نفرت کرنانثر وع کر دیتی ہے۔عصمت چغتائی نے اپنے ناول "ٹیڑ ھی ککیر" میں اس بات کی یوں عکاسی کی ہے: '' کیونکہ وہ کوئی کمانے والا ساتھ نہیں لا تا۔اس کی برورش کا بار اس کی زندگی کے پیروں میں بیڑی بن کر الجھ جاتا ہے۔ ہشت یہ سب واہیات ہے۔ مائیں ایسے بچوں کو صرف ایک وجہ سے فناکر دیناچاہتی ہیں کہ وہ اس کے لانے والے سے نفرت کرتی ہیں اس نفرت کا انتقام وہ اس کی گر دن مر وڑ کر لیتی ہیں۔ توبہ توبہ میں توالیی عورت کو حیوان سمجھتی ہوں۔ تم بے و قوف ہو حیوان اتنے بے رحم نہیں ہوتے اور نہ بے و قوف ان کے یہاں نہ بھاوڑیں پڑیں اور نہ بیاہ رہے سناہے تم نے کسی گدھے کو سہر اباندھے "19

معاشی طور پر پریشانی کی صورت میں حالات میں کشیدگی کا پیدا ہونا یقین امر ہے، اگر تلخ حقائق کا سامنا کیا جائے توجو صورت حال سامنے آتی ہے وہ بیہ ہے کہ بعض او قات بیہ معاشی بد حالی خو د ساختہ پیدا کر دہ ہوتی ہے مثلاً اگر مر د گھر سے باہر کسی اور عورت سے تعلق پیدا کر رکے یا پھر کسی ایسی سرگرمی میں ملوث ہو جائے جہال سے وہ اپنے گھر کے مالی حقوق پورے نہ کر سکے تو بھی ایسی



صوتِ حال سامنے آسکتی ہے۔ مذکورہ بالاحالات مرد کی طرف سے لاپرواہی یا بے توجی کی صورت میں سامنے آتے ہیں مگر جب الی صورتِ حال سے نکلنے کے لیے ایک عورت گھر سے باہر قدم رکھنا چاہتی ہے تو یہی مرداس بات کو اپنی غیرت کا سوال بنالیتا ہے اور اسے چارد یواری کے اندرکی ایک بے جان اور بے زبان چیز ثابت کرنے کے لیے ہزاروں حوالے لے آتا ہے۔ یہی وہ ابتدائی نکتہ ہے جہاں سے ایک شریف النفس اور فرمال بردار عورت بغاوت پر اثر آتی ہے اور عزت، ذلت اور تحفظ کی پرواہ کیے بغیر بنیادی حقوق کے لیے آواز اٹھاتی ہے اور اس پدر سری معاشرے کے خلاف علم بلند کرتی ہے۔ جب یہ عورت معاشرے میں نگاہ دوڑاتی ہے تو اس پدر سری معاشرے کے خلاف علم برداشت کررہی ہوتی ہیں مگر آواز اٹھانے کی ہمت نہیں رکھتیں تو اسے ایک بے شار مظلوم خواتین نظر آتی ہیں جو اس کی طرح ظلم برداشت کررہی ہوتی ہیں مگر آواز اٹھانے کی ہمت نہیں رکھتیں ، ایک وقت آتا جب انہیں ورجینیا وولف، سائمن ڈی بواریا پھر کوئی کثور ناہید میسر آجاتی ہے جو رہبر قافلہ بن کر چی بھنور کلو لے کھانے والے اس سفینے کو پار لگادیتی ہیں۔ عورت کے گھر سے باہر کام کرنے کے حوالے سے کشور ناہید اپنی کتاب "عورت، خواب اور خاک کے در میان "میں لکھتی ہیں:

"اگرابتدائی آئے آفرینش سے مر دعورت اکھے کام کرتے آئے تھے توعورت کو گھر کا پابند اور مر د کو زمام دنیا پکڑان کا فریضہ سونینے کا متصوریہ کیسے بنااور پتا چلا گیا۔ نصف صدی سے اوپر ہونے کے باوجو دعورت کے فعال ہونے سے ساجی، اقتصادی، نفسیاتی اور معاشرتی سطح پر تبدیلیوں کے جائزے کے بجائے ابھی تک یہی بحثیں اخباروں، رسالوں اور ہفت روزوں میں ہیں کہ عورت باہر کا کام کرے بانہ کرے "۲۰

عورت کو دنیا کے ہر مذہب نے عزت کے مقام سے نوازاہے مگر معاشر ہے کے ظالم انسانوں نے ہمیشہ سے اس عورت کو پاؤں کی جوتی، لذت کشید کرنے والا جام اور خدمت بہم پہچانے والی لونڈی سمجھا ہے۔ جب عورت کو تحرک کی بجائے ساقط ہونے پر مجبور کیا گیاتواس نے مجبوراً یک طرفہ معاشرتی نظام سے بغاوت کی اور سطحی انصاف کے خلاف علم بلند کیا جسے تابیبیت کہا جاتا ہے۔ ماحسل:

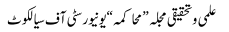
خواتین ناول نگار کے ناول ہی وہ اصل تصاویر ہیں جہاں عورت کو اس کے حقیقی روپ میں دکھایا گیا ہے۔ چار دیواری میں بند، تعلیم سے محروم، جذبات سے عاری اور خدمت پر معمور ایک ربوٹ کی صورت میں ایک مجسمہ جو دیوار پر میک اپ کر کے اس لیے لئکایا گیا ہے کہ کمرہ خوبصورت لگے۔ عصمت چغتائی کی شمن وہ کر دار ہے جو پدر سری ساج سے بغاوت کرتے ہوئے تحریک نسوال کے پہلے رکن کے طور پر اپنانام رجسٹر ڈکرواتی ہے۔ قرة العین حیدر نے چہا کے ذریعے مر دکی نفسیات کو بیان کرتے ہوئے



عورت کے مقام کو اجاگر کیا ہے اور مر د کے ذہن پر عورت کے لیے بننے والے ہیو لے کو بیان کیا ہے۔ جیلہ ہاشمی نے کنول کماری کو من مرضی کرنے اور مر د کاخوف دل سے نکال کر جینے والا کر دار بنا کر بیش کیا ہے جو ناصرف اپنی زندگی سے خوف نکال باہر پھینکتی ہے بلکہ دوسری الیمی بہت سی کمزور دل خواتین کی بھی اصلاح کرتی نظر آتی ہے۔ کنول کماری تحریک نسواں کاوہ کر دار بن گئی جو بعد میں کشور ناہید، فہمیدہ ریاض اور دیگر ایسے کئی کر داروں کی صورت میں حقیقی زندگی میں بھی نظر آتے ہیں۔ رضیہ فضیح احمد نسل نوکی بیندیدہ ناول نویس ہیں انھوں نے جہاں دلچیپ کہانیوں میں اہم حقائق بیان کیے وہیں باشعور عورت کے دونوں رخ بھی پیش کیے ہیں۔ آبلہ یاکی صباجہاں اسد سے بے بناہ محبت کرتی ہے وہیں اسد کے ہیر ونی تعلقات پر بھی گہری نظر رکھتی ہے۔

عورت کوئی تھلونا نہیں جس کے ساتھ بستریر تھیل لیااور پھر اسے چار دیواری کے اندر بند کرکے رکھ دیابلکہ بیرایک گوشت یوست کا جیتا جاگتا انسان ہے جس کے اپنے کچھ خواب ہیں، کچھ خیال ہیں اور اپنی ایک سوچ ہے۔ پدر سری معاشر ہ اگر عورت کو انسان مانتا تو شاید تحریک نسوال میں اس قدر شدت اور مر دانہ نظام کے خلاف ایسی نفرت نہ ہوتی۔ مگر تاریخ کے اوراق ایسے واقعات سے بھرے پڑے ہیں کہ اس عورت کو طرح طرح کے مصائب کا سامنار ہاہے کبھی تعلیم سے محروم رہنا بڑا، کبھی کھیل کو د کی عمر میں کسی ان دیکھے دو لہے کے نکاح میں جانا پڑا، کبھی ان جاہی اور ناپیندیدہ صور توں کے ساتھ عمر گزار نی پڑی۔عورت نے جب بھی مر د کی برابری کا خیال اپنے دل میں پیدا کیا تو اسے اذیتوں کا سامنا کرنا پڑا۔ پدر سری ساج نے مر د کے لیے ایسا نظام تر تیب دیا جس میں مر دگھر سے باہر دوسری عور توں کو اپنی ہوس کانشانہ بناسکتا ہے اور اپنی دولت بھی ان پرنچھاور کر سکتا ہے مگر جب اس کی جاد بواری کے اندر بند کھلونا نماعورت بنیادی ضرور توں پامالی آسائش کا سوال کرتی تو اسے گھر سے نکال باہر کرنے کی دھمکی دیتا ہے۔ عورت کو تعلیم سے محروم رکھا گیا اگر اس نے مر د کی طرح اعلیٰ تعلیم کی خواہش بھی دل میں پیدا کی تو اخلا قیات کے لیے چوڑے درس اس پر لا دھ دیے گئے اور ماں باپ کی عزت کا خیال رکھنے کا حکم سنایا گیا۔عورت ذات کوجسمانی لذت سے لے کر مادی ضروریات تک کے حصار میں بندر کھا گیا۔ اسے اپنے جذبات کی برورش کرنے کی اجازت نہ دی گئی۔ عورت ذات نے مالی طور برخو د گفیل ہونے کاسو جاتوا سے گھر کی چار دیواری کے اندر بچوں کی ذمہ داری سونپ دی گئی اور اگر اس مجبور عورت نے اپنے گھر انے سے بغاوت کرکے باہر قدم رکھاتوگھرسے باہر کے ظالم مر دول نے اسے طوا ئف اور اشتہاروں کی تصاویر سے آگے نہیں بڑھنے دیا۔ یہی وجوہات تھیں جنھوں نے عورت کو مر دانہ ساج کے خلاف آواز بلند کرنے اور مظلوم خواتین کوایک تحریک کی صورت میں اکھٹے ہونے پر اکسایا۔ تلبیدیت خواتین کی تحریک ہے جوخواتین اپنے حقوق کے د فاع کے لیے بنائے ہوئے ہیں۔

حواله جات:





ا فيروز الدين، مولوي، فيروزاللغات اردو، فيروز سنز، • ١ • ٢ ءلا هور، ص • ٣٨٠

۲۔میریلین فرنچ،عورت کے خلاف جنگ ہر محاذیر،(مترجم)شفقت تنویر مرزا/مسعو داشعر،مشموله،عورت زبان خلق سے زبان حال تک،کشور ناہید،سنگ میل پبلیکشنز،لاہور، ۲۰۰۰ء، ص۱۳

سر سکریتا پال، عورت بطور ہیرو، (مترجم) مسعود اشعر، مشمولہ، عورت زبان خلق سے زبان حال تک، کشور ناہید، سنگ میل پہلیکشنز، لاہور، • • • ۲۶ء، ص۲۴۲

۷- سیماصغیر، ڈاکٹر، <sup>تابیعی</sup> اور ار دوادب روایت، مسائل اور امکانات، براؤن بک پبلیشنز، نئی دہلی،۱۸ • ۲ء، ص۱۱

۵۔ عصمت چفتائی، ٹیڑھی کیر، دھلی پرنٹنگ پریس، رامپور، ۱۹۲۷ء ص۲۱۲\_۲۱۳

۲ ـ وزير آغا، ڈاکٹر، ساختيات اور سائنس، مکتبه فکروخيال، لاهور، ۱۹۹۱ء، ص ۷۱

ے۔ قرة العین حیدر ، آگ کا دریا ، ایجو کیشنل پباشنگ ہاؤس ، دہلی ، ۱۹۸۹ء ص ۴ ۵۴۰

۸\_ فاطمه حسن، فیمنز م اور ہم، وعدہ کتاب گھر، کراچی، ۵۰۰۲، ص ۱۰۲

9\_عقیله جاوید، ڈاکٹر،ار دوناول میں تابیدیت ، بہاؤالدین زکریا، یونیورسٹی، ملتان، ۵۰۰۲ء، ص۷۰۱

• ۱ - جمیله ہاشمی، تلاش بہاراں، راجد هانی پبلشر ز، چندی گڑ، س ن، ص۲۱-۲۲

اا\_ابضاًص۲۴۳

۱۲\_ جمیله باشمی، تلاش بهاران، راجدهانی پبلشر ز، چندی گر ، سن، ص۲۴۵

۱۳ عصمت چغتائی، ٹیڑھی لکیر، د ھلی پر نٹنگ پرلیں، رامپور، ۱۹۲۷ء ص

۱۳۳۷ رضیه فصیح احمد، آبله پا، مکتبه علم و فن،مٹیه محل، د ہلی،۱۹۶۵ء، ص۱۳۳

10 قرة العين حيدر، آگ كادريا، ايجو كيشنل پباشنگ پاؤس، د ،لمي، ١٩٨٩ و ٣٠٧

١٦\_ايضاً ٩٠٨

ے ا۔ مشاق احمہ وانی ،ار دوادب میں <sup>تاب</sup>یعیت ،ایجو کیشنل پباشنگ ہاؤس، دہلی ،۱۳۰۰، ص۴۰۱

۱۸ ـ سیماصغیر ، ڈاکٹر ، تلبیدیت اور ار دوادب روایت ، مسائل اور امکانات ، بر اوَن بک پبلیکشنز ، نئی د ہلی ،۱۸ • ۲ء، ص ۱۲۹

۱۹۔ عصمت چغتائی، ٹیڑھی لکیر، دھلی پر نٹنگ پریس، رامپور، ۱۹۲۷ء ص ۳۲۳

۰۲- کشور ناہید، عورت، خواب اور خاک کے در میان، سنگ میل پبلیشنز، لاہور، ۱۹۹۵ء ص ۸۴